
Revista Estudios  ISSN: 1659-3316 

N. 50 | junio – diciembre 2025  Artículo 

DOI: 10.15517/w65kac40 

 

 294  
 

Derechos reservados, José Morales González,  2025. Este artículo se encuentra disponible bajo los términos 

de la licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional. Para mayor 

información escribir a revistaestudios.eeg@ucr.ac.cr 

 

Hermenéutica de las grandes obras en la educación general 

 

Hermeneutic of the Great Books in General Education

 

 

 

 

 

 

Recibido: 15-05-2024 

Aprobado: 30-04-2025 

 

 

 

 

 

 

 

José Morales González 

Universidad de Puerto Rico Recinto 

de Río Piedras 

San Juan, Puerto Rico 

jose.morales23@upr.edu 

ORCID: 0009-0004-6114-0995 

 
 

 

  

mailto:jose.morales23@upr.edu
https://orcid.org/0009-0004-6114-0995


 

José Morales González    Artículo 

 

    

 295  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

Resumen 

A partir de la tradición de las grandes obras, este trabajo ensaya una hermenéutica de la 

educación general. Explora cierta forma de leer en la educación universitaria, particularmente 

en los estudios generales, la cual se fundamenta en la conversación del grupo de estudio más 

que en el contenido de los textos. La tesis es que el modelo de las grandes obras no es sino 

el origen mismo de los estudios generales y que ha influido en la manera en la que se entiende 

la educación. Problematiza la idea de canon, el concepto de clásicos y la figura de autoridad 

del educador, quien sirve a la domesticación de la lectura. Apunta hacia una lectura en 

libertad, basada en la pregunta formulada desde la propia comprensión. 

Palabras clave: enseñanza de las ciencias sociales; interpretación; enseñanza superior,; 

filosofía de la educación; material de lectura. 

 

Abstract 

specific to general education. It explores a certain way of reading in higher education, 

particular to general studies, which is based on the conversation or discussion within a study 

group rather than on the content of the books. The thesis is that the model of the great books 

is not but the very origin of general studies and that it has influenced the way in which 

education is understood. Finally, it problematizes the idea of canon, the concept of classics 

and the authority figure of the educator who serves to domesticate reading. It points towards 

reading in freedom based on the question formulated from one’s own understanding. 

Keywords: liberal studies; interpreting; higher education; educational philosophy; reading 

materials. 

  



 

Hermenéutica de las grandes obras en la educación general Artículo  

 

 

296  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

Introducción 

El objetivo de este trabajo es conceptualizar una hermenéutica propia de la educación 

general, basada en la tradición de las grandes obras, con la que se inaugura y se enmarca este 

componente de la educación universitaria. Esto se llevó a cabo a través de una revisión de 

los escritos ―ya históricos― de algunos educadores fundacionales estadounidenses, 

latinoamericanos y puertorriqueños sobre su práctica en el tratamiento de las lecturas 

empleadas en sus clases. El marco teórico-metodológico fue, principalmente, la 

hermenéutica de Hans-Georg Gadamer (1960) y de Jorge Larrosa (1996).  

La hermenéutica de Gadamer plantea como problema fundamental de la comprensión de los 

textos que lo fijado por escrito queda absuelto de las contingencias del autor y de su origen, 

liberado positivamente a otras referencias. Esto implica que la comprensión del texto no es 

un diálogo entre el autor y el lector en el que se recrea una vida pasada, sino que la 

comprensión es una participación en el sentido presente del texto. Piénsese en los textos en 

los que no es posible determinar la autoría ni el origen de un texto; aun así son comprensibles 

(Gadamer, 1960). Por ello, de manera muy atinada, Carlos Rojas Osorio señala que no hay 

método en la hermenéutica que propone Gadamer, sino tacto. No ayuda seguir un método 

imitando a las ciencias naturales, ya que en las ciencias del espíritu no hay un camino seguro 

hacia cierto significado verdadero. Todo conocer es ya un interpretar que supone un empleo 

―irremediable― de los prejuicios propios, que han de examinarse si quien lee se deja decir 

por el texto. De ahí el tacto del que habla Rojas (2006). 

Las principales tesis de la hermenéutica de Gadamer y Larrosa coinciden con la práctica del 

maestro John Erskine, que puede expresarse sintéticamente así: el contexto de quien lee (el 

estudiante) es crucial para el proceso de comprensión del texto, por tanto, se debe privilegiar 

el diálogo con el texto antes que su contenido. Estos principios permiten criticar ―en la 

argumentación del presente escrito― la noción de clásico y los cánones de lectura como 

listas definidas de libros; se cuestiona la metáfora informática que domina el abordaje de los 

textos en la educación, así como la figura del autor y la distinción entre texto y contexto, 

elementos en los que se basan los criterios de lo políticamente correcto. Con ello, se busca 

resolver el problema de cómo definir el contenido curricular, cómo seleccionar el material de 

estudio y cómo abordar los textos en el salón de clase. La argumentación del presente texto 



 

José Morales González    Artículo 

 

    

 297  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

es como sigue: se rescatan las estrategias de lectura de los cursos de John Erskin para revisar 

la noción de clásico y de grandes obras en la tradición de la educación general universitaria; 

posteriormente, se desarrollan consideraciones hermenéuticas pertinentes a la educación 

superior para, finalmente, conceptualizar una hermenéutica propia de la educación general. 

La particularidad de la lectura en la educación general 

En sus clases de “General Honors” en Columbia College, John Erskine animaba la lectura y 

la conversación de los clásicos como si fueran los últimos best-sellers, sin ninguna 

información sobre el contexto original de las obras. Tal es, de hecho, un efecto del proceso 

interpretativo: al momento de la lectura esas obras pertenecen al contexto presente, al mundo 

propio de quien lee. En aquellas clases de 1920, se pretendía que se hablara de las lecturas 

de la misma manera que se habla sobre cualquier cosa de interés en la sociedad (Erskine, 

1922). Así, no se tenía un temario establecido, sino un conjunto de obras. Uno de los 

estudiantes de este curso fue Mortimer Adler, razón por la cual la lista de lecturas del 

prontuario de Erskine fue la inicial del curso de Humanidades de Adler y Robert Maynard 

Hutchins de la Universidad de Chicago en 1930. Pero un curso anterior y también de 

referencia en los orígenes de la educación general es el de Charles Mills Gayley llamado 

“Great Books” en la Universidad de California en Berkeley en el año de 1901. Este curso 

reunió a los generalistas convocados contra la especialización y la fragmentación de la 

universidad (Stevens, 2001). 

Las grandes obras no son un modelo de la educación general, sino más bien una perspectiva 

desde la cual la educación general fue definida y de la cual se reitera su pertinencia. Ángel 

Quintero Alfaro (1949) sostenía, a mediados del siglo pasado, que las obras originales 

contribuyen al propósito fundamental de la educación general: ofrecer un análisis crítico de 

la cultura moderna, y en su comprensión se ejercitan las aptitudes que las obras mismas 

ejemplifican. En 1983, Viola Lugo de Meléndez, se expresa así de la metodología de los 

estudios generales: “Este proceso de formación del estudiante debe llevarse a cabo siempre 

utilizando grandes obras de la cultura, mediante las cuales se pueda examinar la actividad 

creadora del hombre en su forma ejemplar” (p. 3). Rafael González Díaz (2013) compara la 

reforma de 1930 en la Universidad de Chicago, la cual supuso “la selección de grandes libros 

e incluyó una intensa reflexión sobre el método de lectura y discusión que los debía 



 

Hermenéutica de las grandes obras en la educación general Artículo  

 

 

298  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

acompañar” (p. 11), con el proyecto educativo y editorial de José Vasconcelos en México, 

para emprender una educación universitaria a nivel nacional basada en la edición de 

colecciones de clásicos a gran escala. De unos años para acá, el asunto se torna polémico al 

argumentar que la educación general basada en las grandes obras es impertinente en siglo 

XXI, debido a los estudios culturales y a la especialización del conocimiento, asunto que se 

abordará más adelante. 

Este trabajo parte de dicha tradición, recuperando algunos de los elementos de la educación 

general con el objetivo de formular una hermenéutica propia. En su argumentación, echa 

mano de teorías literarias y de la misma práctica educativa en el salón de clase en el curso de 

Introducción a las Ciencias Sociales en la Facultad de Estudios Generales del Recinto de Río 

Piedras de la Universidad de Puerto Rico. En síntesis, se afirma que los cursos basados en 

las grandes obras son una forma de leer promovida en la educación general y que, lejos de 

estar basada en un canon, se fundamenta en la pregunta y el estudio en libertad. 

El concepto de clásico 

En contra de lo que se suele decir, las grandes obras no son una lista de libros. Esto a pesar 

de que se editen en elegantes y monumentales volúmenes organizados en conjuntos cerrados 

por periodos, culturas o géneros, y que conformen algún programa curricular con un listado 

de referencias casi obligatorio. Las listas de las mejores o más grandes obras siempre son 

arbitrarias y parciales, sin importar los criterios de selección. Quienes las elaboran así lo 

aceptan y terminan confesando que la lista es tentativa y está en constante reformulación. 

Igual que quien confecciona un prontuario de clase, todos los años mira el apartado de 

referencias bibliográficas: borra, añade, sustituye. Mantiene algunos, los necesarios, los que 

han funcionado, esas lecturas que deben estar presentes. Y esos que mantiene y repite todos 

los años son acaso los que nunca se agotan y, por lo tanto, nunca se repiten, siempre dan de 

qué pensar, algo nuevo, algo inquietante porque justamente esas lecturas que parecen 

canónicas no se pueden definir. 

Los clásicos no son una categoría descriptiva —ni objetiva ni subjetiva—, antes bien, los 

clásicos son los lenguajes que interpretan y constituyen la cultura propia (Gadamer, 1960). 

Enlistar los mejores libros delata cierta tradición, revela el influjo de ciertas lecturas. Su 



 

José Morales González    Artículo 

 

    

 299  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

criterio de validez en la selección está dado por las mismas lecturas que se seleccionan. De 

hecho, una justificación que suele ofrecerse para las grandes obras es que representa el legado 

cultural, y que su lectura es una forma de trasmitirlo y preservarlo; supuesto este, por demás 

problemático, como se verá más adelante. Los clásicos son la condición misma de estar 

leyendo, de estar siendo leído. Estos son los mejores libros, los necesarios, es lo mismo a 

decir “estos he leído, estas lecturas me importan”. Borges (1952), clásico que no se toma en 

serio, lo explica así: 

Clásico es aquel libro que una nación o un grupo de naciones a lo largo del 

tiempo han decidido leer como si en sus páginas todo fuera deliberado, fatal, 

profundo como el cosmos y capaz de interpretaciones sin término… Para los 

alemanes y austriacos Fausto es una obra genial; para otros, una de las más 

famosas formas del tedio… Clásico no es un libro que necesariamente posee 

tales o cuales méritos; es un libro que las generaciones de hombres, urgidas 

por diversas razones, leen con previo fervor y con una misteriosa lealtad. (p. 

773)  

Esta misteriosa lealtad —en expresión del autor— es el ser definido uno mismo por esas 

lecturas llamadas clásicas. Sabida es la importancia que tuvo la literatura para la 

configuración de identidades nacionales, pero lo clásico, en sentido hermenéutico, se refiere 

no a lo identitario, sino a que la tradición lingüística efectúa la propia interpretación; lo 

escrito es la coexistencia de lo pasado y lo presente (Gadamer, 1960) y no se lee sino desde 

lo ya escrito. 

Consideraciones hermenéuticas desde la educación 

La lectura no es transmisión de mensajes valiosa en función de su contenido, sino que su 

fundamento y sostén es la pregunta. Se mencionaba en la introducción el tacto necesario para 

la comprensión de la lectura. Se puede decir incluso que se requiere sutileza —si se entiende 

la hermenéutica como un arte—, ya que se parte del supuesto de que los textos no tienen un 

sentido dado sino un significado múltiple, como explica Beuchot (2008), quien precisa que 

si bien desde la perspectiva gadameriana no hay método interpretativo, es decir, no hay reglas 

fijas para la interpretación, Gadamer recupera la noción de prudencia aristotélica (phrónesis) 



 

Hermenéutica de las grandes obras en la educación general Artículo  

 

 

300  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

para expresar que se debe deliberar para elegir la mejor o las mejores interpretaciones de un 

texto. Baste recordar el círculo de la comprensión —partiendo de Heidegger— como 

proyecciones de sentido que han de validarse con el texto, o su consejo de ir de la parte al 

todo en el texto o examinar los propios prejuicios ante el choque con el texto. Se ha dicho, 

asimismo, que para Gadamer la interpretación no es más que una invitación al examen de 

nuestros propios prejuicios (Grondin, 2006). 

En la teoría hermenéutica, se intenta dar cuenta de esto a través de la adivinanza, que 

mantiene en suspenso a quien cae en su influjo; partes inconexas o desintegradas presumen 

cierta relación. Sube y baja, y no se mueve… Al resolver la adivinanza se resuelve la tensión, 

se recobra la armonía, pero también se mata la adivinanza … ¡El camino! En la lectura, 

mientras dura, no se adivina el camino. Se intuye, se adelanta el sentido de lo que vendrá, se 

proyecta un sentido que ha de verificarse continuamente (Gadamer, 1960). El título dice algo, 

casi nada de lo contiene el libro. Las primeras páginas lo anuncian. Mientras más se avanza, 

más se sabe. Si se está en la lectura, no se querrá acabar, aunque se desee saber más. Aún 

terminadas las páginas, se puede continuar leyendo si hay cierta confusión; en la lectura, lo 

importante es la confusión. Se siente que el texto no termina de decir, se aprecian 

contradicciones o silencios. Se vuelven las páginas, pero no tiene caso, ya hecho el recorrido 

son otras. Por ello, en la educación general, no es raro pensar que una obra pueda y deba 

leerse varias veces. No importa lo que dice el texto, importa la lectura (Larrosa, 1996). 

La lectura no se induce ni conduce a voluntad; recomendar un libro a alguna amistad, lo 

mismo que asignar un conjunto de títulos en un prontuario (que también es un gesto de 

amistad), es ingenuo. Freire (1984) señaló lo ridículo que es ordenar a los estudiantes “leer 

de tal página a tal página” (p. 102). Es ingenuo si se supone que hay algo que se trasmite en 

la lectura y, en consecuencia, se lee tal artículo para abordar tal tema que aparece entre esas 

páginas. En clase, se señala premeditadamente tal tema en la lectura. El examen evalúa tal 

tema. Tal tema es ahora un objeto que cobra existencia con independencia a la lectura, y se 

le describe a lo largo del curso. Tiene realidad, pero en esa medida se aleja de la lectura. La 

lectura que se instrumentaliza a través de las técnicas pedagógicas (los manuales que 

clarifican teorías o los exámenes que piden respuestas, el esquema en la pizarra…), se reduce 

a un contenido temático o una serie de ideas, se ideologiza y mata el pensamiento. 



 

José Morales González    Artículo 

 

    

 301  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

A pesar de las técnicas pedagógicas, la lectura es indomable, se resiste a la 

instrumentalización. La escuela, por eso, busca matarla y la educación crea las condiciones 

para que viva. Las dos sin éxito, y esto está muy bien, pues nada tiene que ver la lectura con 

el éxito, los logros o los créditos. Pero pretender las preguntas más que las respuestas, 

distinción de la educación general, es pensar las numerosas listas de grandes libros como 

proyectos que profundizan en la pregunta ¿qué leer?, aún a pesar de que se les piense como 

necesarias y se les institucionalice con programas de gobierno, universitarios o mercantiles. 

Aún a pesar de esto, quien lee se formula esa pregunta de manera libre o al menos ajena a 

toda planificación. 

Quizá estamos siendo leídos por la metáfora de la información, que nos impone una forma 

de lectura, que se tiene o no se tiene, que se puede comprobar con examen o avalúo y que –

según se anuncia– es una lectura programada para caducar, que hay que actualizar. Estar 

informados es necesario y la universidad ya se encarga de esto, produciendo datos que hay 

que consumir, creando especializaciones en las que hay que publicar. Para conocer hay que 

estar conectados, ser dependientes de lo último que se diga. Pero la soledad es lo único que 

nos ayuda a leer, y la lectura es una forma de disentir y resistir a formar parte del capital a 

través del consumo de información y la sociedad del conocimiento. 

En la perspectiva de las grandes obras dentro de la educación general, se privilegia, pues, la 

discusión sobre el contenido de la obra. No importa tanto lo que dice, sino lo que se pueda 

pensar a partir de la lectura. El salón de clase no sirve para la domesticación de las lecturas 

en ideas definidas, claras y ordenadas, sino para que la lectura desate la discusión. Al menos 

así se quiere con cierto entusiasmo candoroso, pero lo cierto es que la discusión ocurre 

cuando a ella le place: ocurre mayormente en el pasillo y sería más apropiada la palabra 

conversación que discusión. El profesor, autoridad al fin, la inhibe, junto con los pupitres 

alineados y el soborno de los créditos por curso (Illich, 2005 [1971]). “The great 

conversation” es el título del volumen introductorio a la colección Great books of the Western 

world (Hutchins, 1952), como si las grandes obras fueran (la gran) conversación, círculo de 

lectura que ha creado la cultura occidental y que cualquier lector debe participar. 

La conversación no es una actividad insignificante, más bien lo contrario. Gadamer expresa 

que el lenguaje sólo se realiza plenamente en la conversación —tan difícil de lograr en la 



 

Hermenéutica de las grandes obras en la educación general Artículo  

 

 

302  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

educación masificada—, no solo porque es un logro de la convivencia humana en donde 

ocurren experiencias realmente vinculantes y valiosas, nunca comparables con la 

información que puede ofrecer una máquina (Gadamer, 2000), sino porque, en la 

conversación, el lenguaje se apodera de la labor interpretativa en tanto que los hablantes no 

usan el lenguaje llevando una conversación, sino que entran en ella, y esta es, ante todo, un 

fenómeno lingüístico, pues quienes conversan se envuelven en el lenguaje y son llevados por 

él ampliando su horizonte y las perspectivas subjetivas (Gadamer, 1960). 

Una de las críticas en apariencia mortíferas a la perspectiva de las grandes obras está basada 

en la ilusión del autor, que supone a quien escribe como la fuente de su obra, la cual porta su 

psicología y las más diversas condiciones de su vida (para una crítica ejemplar sobre el 

asunto, consultar El susurro del lenguaje [1984], de Roland Barthes). Asumido esto se lanza 

una advertencia: la mayoría de los autores del canon son hombres blancos europeos. ¿Dónde 

está la mujer negra no europea? Quizá pueda más leer a Darwin para desembarazarse del 

darwinismo social que nos domina o a Montaigne para descreer de la naturaleza humana y la 

inutilidad de las categorías en los asuntos humanos. Adler llamó a este debate clásicos contra 

políticamente correctos. Decir que se trata de una selección euro o falocéntrica requiere, 

además de la ilusión del autor, una distinción entre el texto y el contexto; bajo ella, es posible 

imaginar que el contexto bordea al texto, lo condiciona, y que el contexto mismo no es un 

texto. 

Así se justifica la crítica literaria (y del arte en general) a ella misma, como una explicación 

de la obra (que es lo que quiere, por otro lado, hacer el profesor al explicar-matar la lectura) 

capaz de dar cuenta del contexto desde un meta-contexto. La crítica del “resentimiento” 

(como le llama Harold Bloom [1994]) lee fuera de los márgenes, incluso se queda en las 

letras del lomo de los libros. No importa que el autor haga o no literatura, lo que importa es 

si es latinoamericano o es queer o mestizo, será invitado a Berkeley. Pero el autor no es ni 

siquiera él mismo una autoridad sobre su texto, pues su conciencia tendría que estar más allá 

de la tradición que constituye su propia obra y el lenguaje que usa necesariamente lo 

trasciende (Gadamer, 1960). De cualquier forma, no hay necesidad de conceptos teóricos que 

terminen sustituyendo la literatura por consigna política. La literatura, como cosa que ocurre 



 

José Morales González    Artículo 

 

    

 303  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

en la lectura, no es tanto crítica sino perturbación, perturbación de formas definidas, 

prejuicios establecidos. 

En la distinción entre texto y contexto, hay una presunción de verdad; los grandes pensadores 

describen en sus grandes obras la naturaleza humana. Una selección de libros, supondrá decir 

algo (¡o todo!) sobre esa naturaleza. Pero la lectura no contesta a la pregunta ¿cuál es nuestra 

naturaleza?, sino como dice Richard Rorty (1998), “¿qué podemos hacer con nosotros 

mismos?” (p. 222), ni siquiera qué se ha hecho o qué fue posible pensar. La pregunta apunta 

a lo que vendrá, que no es futuro, sino posibilidad. 

Las clases de literatura se suplantan así por clases de historia y geografía, según John Erskine, 

pionero —como ya se apuntó— de la perspectiva de las grandes obras en la educación 

universitaria. “The purpose… is to give the students as a body a wealth of ideas and 

suggestions which they can and do talk about as an about any other interest that might be 

alive in a human society” (Erskine, 1922, p. 13). Erskine evitaba dar información sobre el 

contexto de la obra, procurando partir desde la obra misma. 

But we have got into the habit of calling “literary scholarship” the knowledge 

of purely historical material, which surrounds a book as it surrounds anything 

else that occurs in time and place. No one in his senses would say that history 

is unimportant or uninteresting. But our studies in literature are usually 

arranged on the assumption that a knowledge of the history of a book will 

somehow introduce us to it, will help us to understand and to love [Pero hemos 

adquirido el hábito de llamar “educación literaria” al conocimiento de lo 

puramente histórico-material que rodea el libro, como lo que rodea cualquier 

otra cosa que ocurre en el espacio y el tiempo. Nadie diría en su sano juicio 

que la historia no es importante o poco interesante. Pero nuestros estudios en 

literatura son usualmente preparados bajo el supuesto de que el conocimiento 

histórico de un libro de alguna manera nos introducirá a él, que nos ayudarán 

a entenderlo, a amarlo] (Erskine, 1916, p. 12) 

El relato de la situación histórica, social y personal del autor puede ser fascinante por sí 

mismo, pero se corre el riesgo de sustituir la lectura por un relato que la haga homogénea en 



 

Hermenéutica de las grandes obras en la educación general Artículo  

 

 

304  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

un grupo. Estos metarrelatos son domesticadores de la lectura, pues al estar enunciados desde 

una posición de poder, no se refieren a sí mismos como producto de una interpretación, no 

dan cuenta de su condición hermenéutica. Logran fijar el texto en un marco interpretativo 

que despeja cualquier inquietud. Quizá aquí esté una de las diferencias entre Erskine y Adler-

Hutchins; aunque estos últimos pensaban las grandes obras como una gran conversación, esta 

era sobre grandes temas que son identificados de antemano para introducir al lector. Erskine, 

en cambio, les quita sacralidad a los grandes libros y sugiere que se lean para tener una 

conversación, igual en clase que en el dormitorio de estudiantes. No se puede sustituir esa 

conversación por una conferencia sobre la obra (Erskine, 1948). 

Lo cierto es que no hay texto sin contexto (Mèlich, 2002). Sin contexto, el texto no puede ser 

interpretado, es sencillamente ilegible. Pero el contexto no es un lugar atextual, sino 

justamente el lenguaje propio desde el cual se interpreta el texto. “Los textos, las palabras, 

las letras de aquel contexto se encarnaban en el canto de los pájaros”, recuerda Freire (1984, 

p. 96) de su infancia, primera lectura del mundo. Así, el contexto del estudiante, de quien lee 

(y lee irremediablemente en el ahora), es el significativo, el que tiene la posibilidad de crear 

nuevos significados. Es la diferencia entre hacer la clase siguiendo las notas de años 

anteriores o volver a leer la obra nuevamente y leerla con los estudiantes. Una se repite y 

pasa por verdadera en la clase, la otra puede resultar un tanto caótica, sin respuesta 

concluyente, como suelen terminar las clases tomadas por la conversación. 

Conclusiones 

Así que apelar a la lectura es apelar a lo que de indeterminado tiene el fenómeno de la 

educación a pesar de la institución: qué leer a partir de la lectura. Pregunta ajena a cualquier 

voluntad (de asignar tal o cual texto), puesto que —como se argumentó— 

hermenéuticamente, esta pregunta se plantea lingüísticamente desde el horizonte dado por 

las lecturas hechas que definen la manera en cómo se lee; los clásicos son lenguajes que 

interpretan. Pero, al mismo tiempo, es una lectura libre en tanto surge más por accidente que 

por obligación, permitiendo la pluralidad de significados en la interpretación textual —no sin 

rigor—, atendiendo a las referencias presentes en el contexto del estudiante. Es, en palabras 

de Gadamer, una fusión de horizontes que implica una crítica hacia los propios prejuicios de 

quien lee, atendiendo a formas distintas en el uso del lenguaje advertidas en el texto. 



 

José Morales González    Artículo 

 

    

 305  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

La perspectiva de las grandes obras en la educación general prefiere la indisciplina del 

pensamiento, conocer sin disciplina; no más allá de los lindes o entre los lindes, sino libre de 

límites disciplinarios. Es el pensamiento vivo que germina en ciertas obras, que son leídas 

con independencia de los intereses disciplinarios que pueda o no tener quien estudia. Pero 

esto no se refiere a alguna particularidad de ciertas obras, aunque ciertamente se aprecie más 

esta libertad de lindes en la escritura antes de la invención de los departamentos 

universitarios. No es un conjunto de cualidades la que hace a una obra ser indisciplinada, esto 

haría de la indisciplina un área de especialidad. En todo caso, es la lectura la que ejecuta la 

indisciplina, es donde reside la libertad. La lectura, como una condición de estudio, es verse 

en la posibilidad de comprender a través de la pregunta. Dicho en otras palabras, la 

perspectiva de las grandes obras busca la formación del espíritu lector y sabe que esto no lo 

garantiza un listado de libros o una biblioteca, sino la lectura misma (del mismo modo que 

los estudiantes no son producto de la universidad, sino creación de sí mismos, en el mejor de 

los casos). Y esta pretensión de la educación general como una educación para todos en la 

ciudadanía democrática (que tendría que pasar por problematizar la democracia) cobra 

sentido el querer llevar la lectura más allá del ámbito universitario con ediciones de las 

grandes obras para un amplio público (Lacy, 2008, 2013), proyecto que no puede ser pensado 

con criterios mercantiles ni eficientistas. 

Los cursos de educación general son formas de entender el estudio, íntimamente relacionadas 

con el querer ser lectores en medio de la hiperespecialización del conocimiento, recuperando 

la integridad como seres humanos a pesar de nuestra escolarización. 

 

 

 

  



 

Hermenéutica de las grandes obras en la educación general Artículo  

 

 

306  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

Referencias 

Barthes, R. (1984). El susurro del lenguaje. Paidós. 

Beuchot, M. (2008). Perfiles esenciales de la hermenéutica. Fondo de Cultura Económica 

Bloom, H. (1994). El canon occidental. Anagrama. 

Borges, J. L. (1952). “Sobre los clásicos”. En Obras completas 1923-1972. Emecé. 

Erskine, J. (1916). The delight of great books. The world publishing. 

Erskine, J. (25 de octubre de 1922). General Honors at Columbia. The New Republic. 13-15. 

https://hdl.handle.net/2027/uc1.32106015528877 

Erskine, J. (1948). My life as a teacher. J.B. Lippincott. 

Freire, P. (1984). La importancia de leer y el proceso de liberación. Siglo XXI. 

Gadamer, H. G. (1960). Verdad y método I. Sígueme. 

Gadamer, H. G. (2000). La educación es educarse. Paidós. 

González Díaz, R. (2013). José Vasconcelos y los “grandes libros”. Estudios, XI (106), 7-41. 

https://biblioteca.itam.mx/estudios/106/000250583.pdf 

Grondin, J. (2006). ¿Qué es la hermenéutica? Herder. 

Hutchins, R. M. (1952). The great conversation: The substance of a liberal education. 

Encyclopaedia Britannica. 

Illich, I. (2005). La sociedad desescolarizada. En Obras reunidas I. Fondo de Cultura Económica. 

(Publicación original de 1971). 

Lacy, T. (2008) Dreams of a Democratic Culture: Revising the Origins of the Great Books Idea, 

1869-1921. The Journal of the Gilded Age and Progressive Era, 7(4), 397-441. 

DOI:doi:10.1017/S1537781400000840 

Lacy, T. (2013). Dreams of a democratic culture. Mortimer J. Adler and the Great Books Idea. 

Palgrave Macmillan. 

Larrosa, J. (1996). La experiencia de la lectura. Fondo de Cultura Económica. 

Mèlich, J. (2002). Filosofía de la finitud. Herder. 

Quintero Alfaro, A. (1949). Teoría de la educación general [Traducción del artículo original 

publicado en Journal of General Education, 3(3)].  

Rojas, C. (2006). Genealogía del giro lingüístico. Universidad de Antioquia. 

Rorty, R. (1998). “Derechos humanos, racionalidad y sentimentalismo”. En Verdad y progreso. 

Escritos filosóficos 3. Paidós. 

Stevens, A. H. (2001). The Philosophy of General Education and Its Contradictions: The Influence 

of Hutchins. Journal of General Education, 50(3), 165 191. DOI: 10.1353/jge.2001.0021 


