
Revista Estudios  ISSN: 1659-3316 

N. 50 | junio – diciembre 2025  Artículo 

DOI: 10.15517/sjwhvm07 

 

 35  
 

Derechos reservados, Samantha Leyva Cortés, 2025. Este artículo se encuentra disponible bajo los términos 

de la licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional. Para mayor 

información escribir a revistaestudios.eeg@ucr.ac.cr 

 

No des tu amor, sino a Allah1 

Prácticas de acompañamiento y seguridad emocional entre mujeres de 

comunidades musulmanas en México 
 

Do not give your love, but Allah 

Practices of Support, and Emotional Security among Women in Muslim 

Communities in Mexico 

 

 

 

 

 

 

Recibido: 13-12-2024 

Aprobado: 03-06-2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Samantha Leyva Cortés 

Instituto Politécnico Nacional 

Ciudad de México, México 

samanthaleyva@gmail.com 

ORCID: 0000-0003-4793-4698 

 

 

 

 

  

 
1 Sheik al Alawi 

mailto:samanthaleyva@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4793-4698


 

No des tu amor, sino a Allah. Prácticas de acompañamiento… Artículo  

 

 

36  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

Resumen 

Este artículo examina cómo las prácticas espirituales y comunitarias dentro del islam en 

México operan como fuentes de cuidado, acompañamiento y seguridad emocional para 

mujeres. A partir de una etnografía desarrollada entre 2015 y 2024 con una comunidad 

musulmana en la Ciudad de México y otra en San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, se analiza 

cómo este pensamiento religioso espiritual es apropiado como un marco espiritual y social 

que ofrece certeza y seguridad socioemocional. El análisis se inscribe dentro del giro 

afectivo, retomando herramientas conceptuales de Sara Ahmed, e interpretando la 

experiencia sagrada desde su dimensión emocional y corporal. Asimismo, a partir de Mari 

Luz Esteban, se observa la agencia de las mujeres musulmanas en la creación de espacios 

seguros y redes de apoyo que no solo se limitan a mujeres musulmanas, sino que también se 

extienden a otras mujeres, lo que favorece la construcción de comunidades emocionales 

articuladas desde una visión islamizada. 

Palabras clave: Islam, participación de la mujer, ayuda mutua, solidaridad social, México. 

 

Abstract 

This article examines how spiritual and community-based practices within Islam in Mexico 

function as sources of care, companionship, and emotional security for women. Based on 

ethnographic research conducted between 2015 and 2024 with one Muslim community in 

Mexico City and another in San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, the study analyzes how this 

spiritual-religious worldview is embraced as a framework that provides social and emotional 

certainty. The analysis is framed within the affective turn, drawing on conceptual tools from 

Sara Ahmed and interpreting sacred experience through its emotional and embodied 

dimensions. In addition, following Mari Luz Esteban, the article highlights the agency of 

Muslim women in creating safe spaces and support networks that extend beyond Muslim 

women themselves, contributing to the construction of emotional communities shaped by an 

Islamized vision. 

Keywords: Islam, Women, Social Support Networks, Emotional Security, Emotional 

Communities; Mexico. 

 

  



 

Samantha Leyva Cortés    Dossier 

 

    

 37  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

Introducción 

 

 

 

 

 

 

Dijeron que tu voz no debería ser escuchada 

necesitamos una mujer sin sonido 

entonces le pregunté a mi dios 

Señor, ¿yo cuento? 

y él me respondió rápidamente 

levanta la voz y grita 

 (Al Wassif, 2019, párr. 1)

En contextos atravesados por violencias estructurales y simbólicas, las experiencias 

corporales, emocionales y afectivas de las mujeres adquieren un papel central para 

comprender sus procesos de reconfiguración identitaria y espiritual. Como lo señala James 

Jasper, “las emociones y nuestros cuerpos, incluidos nuestras diversas percepciones 

sensoriales, forman parte de contextos en la medida que desde éste accionamos y 

contribuimos al entorno junto con diversas formas de materialización de la vida social” 

(citado en Peláez & Flores, 2022, p. 6). En este sentido, el islam se vive y se pone en el 

cuerpo, mediante un proceso de aprendizaje e in-corporación que atraviesa lo sensorial, lo 

emocional y lo corporal (Leyva Cortés, 2020). Desde esta perspectiva, el artículo analiza 

cómo el islam —particularmente en sus expresiones comunitarias en México— ha 

funcionado como una fuente de seguridad emocional y reconstrucción del sentido para las 

mujeres que han decidido acercarse a esta interpretación sagrada. 

Si bien las religiones, las interpretaciones en torno a lo sagrado o los discursos espirituales 

han sido cuestionadas ejercer prácticas violentas y formas de opresión hacía mujeres y a las 

personas con diversas identidades sexogenéricas, actualmente, también han ofrecido, en 

ciertos casos, espacios de contención y acompañamiento, como lo han mostrado 

investigaciones recientes sobre colectivas de creyentes feministas (Arellano et al., 2022) o 

comunidades de acogida para disidencias sexuales (Mazariegos Herrera, 2024). En este 

sentido, el islam, frecuentemente descrito desde visiones esencialistas,  aparece, en los relatos 

de sus practicantes, como una alternativa que reconfigura todos los aspectos de su vida.  

Por lo anterior, a través de un enfoque que articula el giro afectivo (Ahmed, 2015), este texto 

busca mostrar cómo el islam se convierte en una experiencia significativa, individual y 



 

No des tu amor, sino a Allah. Prácticas de acompañamiento… Artículo  

 

 

38  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

colectivamente en la vida de mujeres que lo abrazan, a través de la organización de redes de 

apoyo y acompañamiento, brindando seguridad y certeza para posicionarlas al interior de su 

comunidad. Desde esta perspectiva, es posible comprender que las propias prácticas 

islámicas operan como mecanismos de cuidado y protección, especialmente hacia las 

mujeres. En este contexto, ellas construyen redes de apoyo, solidaridad y reciprocidad 

(Esteban, 2018) desde una visión islamizada. Estas redes no solo acompañan a las mujeres 

en el estudio y la profundización del islam, sino que también les permiten organizarse para 

difundir un mensaje de paz y amor. 

Retomando a Sara Ahmed (2015), el islam puede ser entendido como un espacio que afecta 

emocional y socialmente a sus practicantes. Su ejercicio cotidiano produce una sensación de 

seguridad emocional sustentada en discursos, prácticas y redes de apoyo –tanto formales 

como informales– que no solo son eficaces para generar entornos seguros donde las personas 

se sientan confiadas (Anton, 2013, p. 77), sino que también configuran un sentido de 

pertenencia e identificación con el islam a través de prácticas sociales y afectivas, para crear 

comunidades emocionales (Rosenwein, como se citó en Medina Brener, 2015). 

A través de mi trabajo de campo, iniciado en 2015, derivado de mi tesis doctoral, con una 

comunidad shia2 en la Ciudad de México y extendido desde 2020 a tres comunidades 

musulmanas en San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, he observado cómo las mujeres buscan 

afirmarse dentro de sus comunidades, tomando el islam como principal sustento ideológico. 

La intención de analizar estas comunidades se debe, en gran medida, a que son espacios con 

una importante diversidad religioso-espiritual, aunado al crecimiento del islam en ambos 

lugares, aunque resulta paradójico que la asistencia a ellos no sea especialmente numerosa.  

Un hallazgo relevante de este análisis es que, más allá de las diferencias interpretativas entre 

sunna, shia o ahmadía3, son las propias mujeres musulmanas quienes han creado, a partir del 

 
2 El islam shia, a diferencia que la sunna es la tradición del profeta a partir de la descendencia consanguínea. 

En el caso de la Ciudad de México, son shia duodecimanos, es decir, creen en la guía y el martirio de doce 

imames, quieres murieron trágicamente, excepto el doceavo, quien entró en ocultación hasta el fin de los 

tiempos. Esta es la principal diferencia entre la práctica sunnita y shi’ita. 
3 El islam ahmadia es una interpretación del islam que promueve la unificación y no la división en diferentes 

líneas de interpretación. 

 



 

Samantha Leyva Cortés    Dossier 

 

    

 39  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

islam, un espacio de seguridad emocional, acompañando también a las nuevas creyentes en 

su proceso de aprendizaje y adhesión, para desarrollar comunidades emocionales. 

No des tu amor, sino a Allah, fragmento de un poema del maestro sufí Al-Alawi4 que da título 

a este texto, expresa que el único el amor supremo es hacia la divinidad. De tal forma, si esta 

idea refleja que no existe amor más grande que el que se debe sentir hacia Allah, ¿qué brinda 

el islam a las mujeres que lo convierte en una alternativa capaz de ofrecer certezas y seguridad 

emocional, incluso en contextos donde ciertos discursos occidentales lo presentan como una 

religión de violencia y control? 

A raíz de lo anterior, en este artículo se propone mostrar cómo el islam puede configurarse 

como un espacio seguro, enfatizando la relevancia de la articulación entre lo emocional, lo 

cotidiano y las experiencias religioso-espirituales (Vargas y Mazariegos, 2023), a partir de la 

generación de dinámicas de cuidado y acompañamiento. Dichas prácticas se orientan a 

establecer certezas y formas de seguridad socioemocional centradas en el amor supremo 

hacia la divinidad. 

Para este trabajo, se realizaron entrevistas semiestructuradas a ocho mujeres que, en su vida 

adulta, han decidido unirse a comunidades musulmanas en México. En la Ciudad de México 

se entrevistó a cinco mujeres —tres shias y dos sunnas—; mientras que, en San Cristóbal de 

Las Casas, Chiapas, se conversó con tres mujeres, dos de ellas sunnas de origen tsotsil-

chamula y una mujer de la comunidad ahmadía casada con un hombre chamula. Las edades 

de las participantes oscilan entre los 22 y 35 años, sus trayectorias incluyen el activismo, el 

estudio universitario, el empleo asalariado y el trabajo doméstico. En este caso particular, 

estas mujeres no solo participan activamente en espacios centrales del islam en San Cristóbal 

de Las Casas, sino que también han mantenido vínculos con practicantes extranjeros 

provenientes de España y Turquía. Esto cobra relevancia en una ciudad marcada por la 

pluralidad religiosa y por formas de resistencia vinculadas a lo étnico. Cabe señalar que, 

aunque estas mujeres no son identificadas socialmente como indígenas, algunas de ellas 

retoman la categoría como parte de una estrategia de posicionamiento político y comunitario, 

resignificándola desde su experiencia y agencia. 

 
4 El sufismo es otra línea de interpretación espiritual del islam. 



 

No des tu amor, sino a Allah. Prácticas de acompañamiento… Artículo  

 

 

40  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

A pesar de las diferencias regionales, étnicas y doctrinales, todas comparten una elección 

consciente de ser parte de la comunidad de creyentes desde una convicción personal. Es 

importante mencionar que, de acuerdo con el análisis etnográfico, –más allá de las líneas 

interpretativas específicas– es el discurso islámico y su relación con la divinidad la fuente de 

sentido y protección. 

La etnografía se desarrolló en dos etapas y espacios comunitarios musulmanes en México: 

entre 2015 a 2020 con la Asociación Mexicana de Mujeres Islámicas (AMMI), en la Ciudad 

de México, y entre 2020 y 2024 en la Mezquita Imam Malik, ubicada en San Cristóbal de 

Las Casas, Chiapas. En la primera etapa, se participó semanalmente en reuniones, actividades 

educativas y conmemoraciones del calendario islámico organizadas por la AMMI.  

A partir de mi presencia para aprender sobre el islam shia, se realizaron entrevistas 

semiestructuradas a siete mujeres mexicanas y musulmanas que decidieron abrazar el islam5, 

es decir, que no nacieron dentro de esta interpretación sagrada. La selección fue por su 

asistencia y disposición para compartir experiencias personales, además de su trabajo activo 

al interior de la comunidad. Cabe señalar que las comunidades en estos espacios son 

reducidas y que, por motivos de seguridad, se han cambiado los nombres de las 

interlocutoras. 

Las entrevistas abordaron temas relacionados a las prácticas musulmanas desde su 

experiencia como mujeres mexicanas y musulmanas. Este enfoque permitió identificar las 

circunstancias que las atraviesan, dado que, como mujeres, creyentes y musulmanas, se 

encuentran en un espacio donde aún son una minoría, aunado a los estereotipos alrededor de 

esta interpretación de lo sagrado. Sin embargo, esta situación les ha permitido generar redes 

de apoyo entre mujeres, basadas en los principios del islam, ofreciendo apoyo mutuo sin la 

obligación de ser musulmanas. 

Durante la segunda etapa, el trabajo se enfocó en la observación participante en la Mezquita 

Imam Malik, especialmente durante las oraciones del viernes, prestando atención a la 

dinámica en el área destinada a mujeres. En este espacio, se sostuvo interacción informal con 

tres mujeres conversas de origen chamula, practicantes activas dentro de la comunidad. Las 

 
5 Dentro del islam shia no es usado el concepto de conversión, más bien, se hace referencia a abrazar el islam. 



 

Samantha Leyva Cortés    Dossier 

 

    

 41  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

observaciones permitieron identificar elementos clave sobre la apropiación del espacio 

religioso espiritual y las formas de socialización entre mujeres. 

El análisis de la información se realizó a partir de los relatos de las participantes, centrados 

principalmente en su papel como mujeres y musulmanas al interior de sus comunidades, 

poniendo énfasis en la comprensión de las prácticas que les permiten adherirse a la 

comunidad y al mismo tiempo, posicionarse en su interior. Cabe señalar que los hallazgos 

presentados, especialmente los correspondientes al trabajo de campo realizado en San 

Cristóbal de Las Casas, forman parte de una investigación en desarrollo. Esta etapa constituye 

un proceso etnográfico aún abierto, por lo que los resultados aquí expuestos son 

aproximaciones preliminares dentro de un proyecto más amplio sobre prácticas el trabajo de 

las mujeres al interior de sus comunidades. 

El artículo se estructura en cuatro apartados. En el primero, Las mujeres y el islam, se aborda 

de manera general la construcción de la visión sobre las mujeres musulmanas, desde la teoría 

hasta la práctica, con énfasis en los arquetipos tradicionales y las relecturas propuestas por 

las hermenéuticas feministas islámicas. La segunda sección titulada Un mapeo de prácticas 

y vínculos comunitarios entre Ciudad de México y Chiapas muestra las actividades que se 

desarrollan en dos comunidades musulmanas, especialmente, las interacciones sociales que 

surgen entre mujeres de diversas comunidades musulmanas, con el objetivo de mostrar que, 

más allá de las líneas de interpretación, las practicantes coinciden en la percepción de 

seguridad emocional. Dichas prácticas serán analizadas en el tercer apartado Cuidarse en la 

fe: Mujeres musulmanas y seguridad emocional, donde el discurso formal del islam, aunado 

al trabajo informal de las mujeres a través de redes de apoyo y solidaridad generan 

sensaciones de seguridad y pertenencia. Finalmente, el cuarto apartado ofrece algunas 

reflexiones de cierre encaminadas a mostrar que la noción de seguridad socioemocional es 

gracias al trabajo activo de las mujeres sustentado en los valores del islam y en el acto de 

aceptación del orden divino. De tal forma, a partir de su participación constante y de una 

apropiación situada del islam, ellas generan acciones de cuidado y acompañamiento que 

responden a sus propias necesidades a partir de una visión islamizada de los cuidados y, por 

lo tanto, de seguridad socioemocional, contribuyendo al desarrollo de comunidades 

emocionales. 



 

No des tu amor, sino a Allah. Prácticas de acompañamiento… Artículo  

 

 

42  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

La mujer y el islam 

En la actualidad, ciertas representaciones emanadas de la matriz 

colonial/euronorteamericana/cristianocéntrica  tienden a imponer una visión homogénea de 

lo que significa ser mujer, ignorando o excluyendo las representaciones femeninas 

provenientes de otras culturas y estableciendo una supuesta categoría universal. Esta mirada 

ha impactado también la manera en la que se perciben los roles de género en las tradiciones 

religioso-espirituales no occidentales.  

Joan Scott sostiene que, desde una lógica occidental y cristianocéntrica, el trato hacia las 

mujeres es un elemento central para definir y aceptar las religiones. En el caso de las mujeres 

musulmanas, estos discursos las han objetivado, presentándolas ya sea como terroristas 

peligrosas o, en el extremo opuesto, como víctimas de sus parientes varones que las utilizan 

(Scott, 2020). Además, en la academia y los medios de comunicación, se las ha reducido al 

estereotipo de la “mujer musulmana con hiyab” (Adlbi Sibai, 2016), lo que no solo borra su 

lugar en la historia, sino que también niega la capacidad de agencia, limitando al interior de 

las propias comunidades, su liderazgo (Mahmood, 2019) y perpetuando la imposición de 

diversos sistemas patriarcales. 

A la par, dentro del islam, se encuentran discursos más apegados a la tradición que conciben 

a la mujer como custodia del honor familiar y la herencia, una visión patriarcal compartida 

por algunas lecturas judeocristianas, que subordina a las mujeres a los intereses masculinos 

(Ruiz Figueroa, 2002; Castañeda Reyes, 2004) a través de modelos idealizados. Desde una 

perspectiva junguiana, los arquetipos son imágenes primordiales que emergen de la fantasía 

creativa y están presentes en todas las religiones, manifestándose a través de símbolos y 

metáforas que organizan la realidad en una sociedad (Eliade, 2000; Jung, 2002). En este 

sentido, Natividad Gutiérrez Chong (1998) señala que estos arquetipos representan símbolos 

que actúan como modelos de realidad, combinando hechos históricos, mitos, leyendas y 

creencias religiosas con fantasías, deseos y temores. Esta aproximación conceptual será 

utilizada para explorar cómo ciertas figuras femeninas del islam son referenciadas como 

mujeres creyentes, no como modelos teóricos fijos, sino como referentes significativos. 



 

Samantha Leyva Cortés    Dossier 

 

    

 43  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

A partir de la psicología analítica de Carl Jung, los arquetipos son modelos simbólicos que 

habitan el inconsciente colectivo y estructuran nuestra manera de comprender el mundo. 

Estas imágenes primordiales ofrecen modelos de comportamiento y sentido, que se presentan 

en distintas culturas a través de figuras míticas, religiosas o literarias. Jean Shinoda Bolen 

(2012; 2015), desde una perspectiva junguiana y feminista, ha propuesto que las diosas y 

otras figuras femeninas sagradas funcionan como arquetipos que modelan y definen los 

comportamientos, en este caso de las mujeres. En este sentido, las figuras femeninas 

reconocidas como perfectas en el islam, Maryam (María madre del profeta Jesús6), Jadiya, 

Fátima y Asia, son percibidas como arquetipos que encarnan ideales de devoción, sabiduría, 

resistencia y maternidad (Razawi, 2012). Estas figuras además de ocupar un lugar central en 

los relatos islámicos también son referentes simbólicos para las mujeres musulmanas es 

espacios donde se llevan a cabo estos procesos de aprendizaje e incorporación del islam. 

Asimismo, es importante mencionar que, en el caso de México, derivado de la presencia 

mayoritaria del catolicismo, la figura de María ha sido retomada como un referente que 

permite tener puntos de encuentro con el islam. Es decir, en ambas interpretaciones, María 

es el modelo de madre y mujer piadosa, sin embargo, es en el Corán donde se le menciona 

un mayor número de ocasiones (Frías Nogales, 2024); de igual forma, su nombre es utilizado 

como título de una sura7, siendo el único apartado en todo el Corán que lleva el nombre de 

una mujer.  

Jadiya, por su parte, antes de concretar su alianza matrimonial con el profeta Muhammad, ya 

era una mujer influyente, poderosa y adinerada, propietaria de caravanas comerciales, era 

una mujer con decisión e iniciativa; es considerada un modelo de musulmana ideal por su 

generosidad, devoción y apoyo incondicional a su esposo. Jadiya fue también la primera 

mujer en abrazar el islam (Mernissi, 1999). Fátima, hija de Jadiya y Muhammad, es otro 

 
6 Para el islam, Jesús es una figura relevante y está presente en el texto coránico, sin embargo, no es visto como 

hijo de Dios, sino como parte de la línea de profetas, en la cual, Muhammad es el último, es decir, es el sello de 

los profetas. 

 
7 El Corán se estructura en suras y aleyas. Los suras funcionan como capítulos, mientras que las aleyas son 

unidades discursivas breves pero densas en significado. Aunque su extensión puede ser corta, cada aleya 

encierra una complejidad simbólica 



 

No des tu amor, sino a Allah. Prácticas de acompañamiento… Artículo  

 

 

44  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

arquetipo idealizado que conecta con el pasado al encarnar los valores de la madre (Kerenyí 

& Ortíz-Osés, 1994; Shinoda Bolen, 2012), y, por tanto, de la musulmana perfecta. 

Es importante señalar que, según el discurso islámico, durante el periodo previo a las 

revelaciones coránicas, las mujeres eran objeto de explotación y violencia, en esta narrativa, 

fue el profeta Muhammad quien les otorgó un nuevo estatus, exaltando el binomio mujer-

madre (Razawi, 2012). Dentro de la tradición shia, este reconocimiento se vincula con 

valores centrales como la maternidad, la piedad y la sumisión al orden divino. 

En este sentido, las colaboradoras que participaron en la investigación aluden con frecuencia 

a Fátima Az-Zahra, destacando su papel como madre de Hasan y Hussein. A través de sus 

narrativas reflejan el profundo valor espiritual y simbólico que adquiere la maternidad en sus 

vivencias y en sus prácticas religiosas cotidianas, tal como lo comparte Fátima (16 de enero 

de 2016), una mujer shia, casada, activa dentro de la comunidad: 

Fátima Az-Zahra, fue un ejemplo de entrega y fortaleza, como madre, hija y 

esposa… la mencionamos con cariño y respeto, sobre todo como madre de 

Hasan y Hussein. En sus relatos, suelen aparecer frases muy poderosas, como 

esa que dice que “el paraíso está bajo los pies de las madres”, y que refleja 

cómo valoran y resignifican el papel no solo de las madres, sino de las 

mujeres. (Comunicación personal, 16 de enero de 2016) 

Si bien dentro del shi’ismo la búsqueda del camino hacia la divinidad se sostiene en el estudio 

y la reflexión, las fuentes que orientan este proceso han sido, en su mayoría, producidas por 

varones desde una óptica masculina tradicional. Por un lado, esta literatura permite conocer 

cómo se construyen los modelos de feminidad dentro del islam y rastrear las interconexiones 

simbólicas y afectivas entre figuras como Jadiya, Fátima y otras mujeres ejemplares 

fundamentales para el imaginario shi’ita. Sin embargo, por otro lado, el hecho de que estas 

obras sean mayoritariamente escritas por hombres plantea interrogantes sobre las 

posibilidades de las mujeres de generar sus propios discursos dentro de la comunidad. De ahí 

la importancia de promover relecturas del Corán y de la tradición islámica desde una 

perspectiva de género, que permita visibilizar voces femeninas y resignificar sus referentes 

espirituales desde su propia experiencia.  



 

Samantha Leyva Cortés    Dossier 

 

    

 45  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

Además de estos discursos tradicionales, un punto relevante es que, aunque el islam es 

concebido por muchas de sus creyentes como una religión igualitaria, existen otras visiones. 

Desde las últimas décadas, diversas mujeres musulmanas han desarrollado nuevas formas de 

participación política y social desde el islam. Algunas pensadoras como Assia Djebar y 

Fátima Mernissi, aunque se insertan principalmente en debates de los feminismos árabes, han 

sido tomadas como precursoras por algunas feministas islámicas. Estas autoras, por 

mencionar algunos nombres, buscan aprovechar el contexto de globalización y 

transnacionalismo del islam para empoderarse como mujeres y como musulmanas (Cooke, 

2001, p. 57). 

Por su parte, Lila Abu-Lughod propone comprender las prácticas religiosas de las mujeres 

musulmanas desde sus propios contextos y términos, evitando interpretaciones que las vean 

únicamente como víctimas del islam (Abu-Lughod, 2006). 

En esta línea, las hermenéuticas islámicas, en clave de género, proponen releer el Corán desde 

una perspectiva de género. Asma Lamrabet (2001), por ejemplo, plantea un análisis profundo 

de las aleyas que destacan el rol activo de las mujeres. La autora argumenta que el mensaje 

original del islam es igualitario, y que ha sido desviado por las interpretaciones masculinas. 

En este texto, las hermenéuticas se presentan como marco teórico para interpretar algunas 

dinámicas observadas, aunque las colaboradoras del trabajo de campo no citan directamente 

a estas autoras, no obstante, mencionan la visión igualitaria del islam, además que no es 

necesario el uso del concepto feminismo en el islam. 

Saba Mahmood, en cambio, no se inscribe dentro del feminismo islámico. Desde una postura 

crítica en antropología influenciada por Talal Asad, Mahmood problematiza el concepto de 

agencia. A partir de su investigación con mujeres musulmanas cairotas, sostiene que la 

agencia no siempre busca reconfigurar los roles de género, más bien, es un compromiso y no 

una sumisión (Veena Das, como se citó en Mahmood, 2019). 

A partir de esta idea, una de las colaboradoras, Amina (12 de noviembre de 2016), una mujer 

shia, diseñadora, casada y asistente a las actividades de la AMMI, explica lo siguiente: 

he visto que, gracias a la participación tan activa de las mujeres dentro de la 

Asociación, hemos sido nosotras mismas quienes hemos encontrado la forma 



 

No des tu amor, sino a Allah. Prácticas de acompañamiento… Artículo  

 

 

46  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

de organizarnos y salir adelante. Hemos buscado abrir espacios y proponer 

maneras de hacer las cosas que nos permitan estar más presentes y ser tomadas 

en cuenta. Lo digo con toda sinceridad: muchas veces trabajamos igual o hasta 

más que un hombre musulmán. Y en varias ocasiones lo hemos hecho sin su 

ayuda. Aun así, no pensamos que esto sea algo que solo nos toque a nosotras 

o a ellos, porque todo lo que hacemos es parte del compromiso que tenemos 

como musulmanas y musulmanes; es una responsabilidad compartida. 

(Comunicación personal, 12 de noviembre de 2016). 

Este enfoque permite repensar la agencia de las mujeres musulmanas más allá de los 

parámetros interpretativos occidentales. Siguiendo esta idea, en el caso de las mujeres shias 

colaboradoras, figuras como Jadiya y Fátima no son símbolos de resistencia al orden 

islámico; son, más bien, referentes idealizados de piedad y fortaleza.  

Así pues, en el discurso musulmán en México, las mujeres no son actoras pasivas, más bien 

son agentes activas de su propia historia y desde diversas esferas, han participado 

activamente en la difusión del mensaje divino. En este contexto, es fundamental incluir en la 

discusión a la Asociación Mexicana de Mujeres Islámicas (AMMI), una organización que, a 

través de su trabajo activo, busca posicionar a las mujeres —musulmanas y no musulmanas— 

promoviendo la reflexión y el conocimiento. Asimismo, las hermanas de la mezquita Imam 

Malik en San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, destacan por su papel activo dentro de la 

comunidad; por lo cual, las mujeres de ambos espacios visibilizan otras formas de liderazgo 

desde el islam. 

Un mapeo de prácticas y vínculos comunitarios entre Ciudad de México y 

Chiapas 

Plantear una cartografía del islam en México permite examinar las interacciones sociales que 

surgen entre mujeres de diversas comunidades musulmanas, superando las diferencias 

interpretativas propias del islam. Este enfoque pretende delinear cómo las prácticas y 

experiencias de las mujeres musulmanas en México se entrelazan y coexisten, adaptándose 

al contexto geográfico. Trazar este mapa de relaciones ofrece una visión integral de cómo las 

mujeres dentro de estas comunidades generan y fortalecen vínculos, construyendo redes de 



 

Samantha Leyva Cortés    Dossier 

 

    

 47  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

apoyo y espacios de pertenencia que consolidan su adscripción a la umma o comunidad de 

creyentes, a pesar de ser territorios y feligresías en disputa. 

En el escenario musulmán de la Ciudad de México, confluyen comunidades practicantes de 

diversas escuelas de interpretación de la sunna, como la salafi, además de comunidades sufis, 

shias y ahmadías. No obstante, dicho crecimiento ha supuesto importantes retos para la 

consolidación y el fortalecimiento del islam en la Ciudad de México, ya sea, por el 

desconocimiento general que existe sobre el islam como por las dificultades de practicarlo 

en un entorno predominantemente católico. 

Durante los años ochenta, la ausencia de mezquitas o lugares propios para congregarse llevó 

a la comunidad musulmana a hacer uso de espacios provisionales, como departamentos 

rentados por embajadas. Un ejemplo de ello fue el llamado “Club Egipcio”, financiado por 

la Embajada de Egipto. Más adelante, en los años noventa, Omar Weston, un musulmán 

británico, inició un grupo de estudio en la Embajada de Pakistán, y en 1994 fundó un pequeño 

centro en la colonia Del Valle. Este espacio, con el respaldo de las embajadas de Pakistán y 

Arabia Saudita, sería el antecedente del actual Centro Cultural Islámico de México (CCIM). 

Para 1998, debido a la creciente afluencia de personas, este lugar resultó insuficiente, por lo 

que se inauguró una musallah en la calle Musset, en Polanco, con el patrocinio de las mismas 

embajadas y la incorporación de imanes provenientes del extranjero. Sin embargo, a 

consecuencia de las distintas interpretaciones del islam y el interés por el control de 

posicionar una visión del islam como la hegemónica, las distintas posturas y la falta de 

consenso para resolver desacuerdos derivaron en una ruptura dentro de la comunidad, lo que 

llevó a la creación del Centro Educativo de la Comunidad Musulmana A.C. (CECM). (García 

Linares, 2016; Hernández González, 2009; Leyva Cortés, 2020; Leyva Cortés, en revisión-

a; Zeraoui, 2021;). 

Diversas corrientes del islam también han echado raíces en México, desde 1987 se encuentra 

presente la Orden Sufi Jalveti Jerrahi. Además, en 1998, Carlos Rojas pronunció su shahada 

y para el año 2000 fundó el Centro Islámico Al Hikmah en San Juan de Aragón, adoptando 

el nombre como imam Isa Rojas. 



 

No des tu amor, sino a Allah. Prácticas de acompañamiento… Artículo  

 

 

48  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

Más adelante, en 2003, se produjo otra división dentro de la comunidad musulmana en 

México, derivada de diferencias en la manera de interpretar y practicar el islam. Esto dio 

lugar al surgimiento del Centro Salafí de México, identificado con una visión más 

conservadora y tradicional. Asimismo, aparecieron otros espacios como el Centro Islámico 

Amir Al-Muminín, el Centro Ahlul Bayt y, en 2012, la Asociación Mexicana de Mujeres 

Islámicas (AMMI), que promueve la educación islámica y sus valores. Esta asociación brinda 

espacios de reflexión abiertos a personas de cualquier creencia religiosa, espiritual o sagrada, 

buscando así fomentar un crecimiento espiritual que estimule el pensamiento crítico dentro 

del marco de las enseñanzas islámicas (Leyva Cortés, 2020). 

En este sentido, la presencia de comunidades musulmanas es significativa en Ciudad de 

México, sin embargo, el escenario religioso es fragmentado, ya que ciertas comunidades 

buscan tener el control de los bienes de salvación islámicos. 

En el caso específico de las mujeres que han decidido acercarse al islam –independientemente 

de la línea de interpretación– han encontrado en este discurso sagrado un espacio de 

seguridad a través de las prácticas islámicas, y esto se manifiesta de manera particular en el 

uso de la vestimenta. El hiyab, como parte de la vestimenta islámica, es una práctica corporal 

compleja que abarca tanto una dimensión interna como una externa13, ambas vinculadas con 

un compromiso activo hacia la divinidad (Leyva Cortés, 2020).  

Habiba (24 de enero de 2016), mujer shia, casada durante una reunión para compartir 

experiencias sobre el uso del hiyab, menciono lo siguiente: 

El hiyab no es sólo una forma de vestir, es un comportamiento que atañe tanto 

a hombres como a mujeres. El hiyab y la vestimenta islámica debe cubrir, por 

lo que no debe ser transparente, no debe mostrar la forma del cuerpo, es un 

deber vestir sobrio para no llamar la atención, esto no es ser poco atractivas ni 

conservadoras, simplemente es ser una mujer respetable. Si me pongo el velo 

es porque para mí significa algo, por lo tanto, hablamos de dos dimensiones 

del hiyab, la exterior y la interior, es la que nosotras debemos entender, no 

sólo somos el exterior, las mujeres debemos cuidarnos, ya que nuestra imagen 

es el espejo de lo que tenemos dentro, tenemos que proyectar ser una mujer 



 

Samantha Leyva Cortés    Dossier 

 

    

 49  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

respetable y que nuestro valor está por dentro. (Notas de diario de campo, 24 

de enero de 2016). 

En su dimensión externa, lejos de ser un símbolo de opresión, el hiyab puede constituir una 

expresión de identidad y autonomía para las mujeres. Desde la perspectiva de la AMMI, esta 

prenda también actúa como una protección contra lo que denominan “contaminación 

simbólica” de la mirada ajena, evitando la percepción de ser afectadas o profanadas por el 

juicio externo, una forma de contaminación simbólica a menudo inconsciente (Douglas, 

1976). Siguiendo esta idea, Fátima (2016), compartió en una entrevista compartió un relato 

sobre Fátima Az-Zahra: un día, cuando estaba en su casa, entró un hombre ciego. En cuanto 

lo supo, ella se cubrió con un manto. Alguien le preguntó por qué lo hacía si él no podía verla, 

y ella respondió: “puede que no me vea, pero sí puede olerme” (Comunicación personal, 16 

de enero de 2016). Por lo tanto, la vestimenta tradicional islámica y el hiyab permiten 

mantener una pureza corporal, además de dar seguridad, recato y el pudor a las creyentes.  

Durante el acto de la oración, esta idea cobra especial relevancia: no usar el hiyab podría 

hacer que el ritual se perciba como inadecuado o incluso inválido para algunos observadores 

(Leyva Cortés, en revisión-b). Así, la vestimenta islámica no solo contribuye a la creación de 

comunidad, sino que también posee un componente simbólico protector que preserva el 

cuerpo de la “contaminación” de una mirada casi táctil (Le Breton, 2007). En la figura 1, se 

observa a las mujeres de la AMMI orando con el hiyab tras realizar las abluciones rituales. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

No des tu amor, sino a Allah. Prácticas de acompañamiento… Artículo  

 

 

50  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

Figura 1. Imagen del salat 

 

Fuente: Fotografía de la autora, Ciudad de México, 26 de junio de 2017. 

Sin embargo, fuera de sus comunidades, las mujeres que usan el hiyab enfrentan prácticas de 

violencia, por ejemplo, una hermana musulmana de Ciudad de México comenta: “Para las 

musulmanas, usar el hiyab en México es llamar la atención; en las calles nos gritan terroristas, 

refugiadas o tontas. En el transporte público, algunos hombres dicen entre ellos: 'si así lo 

esconde...'” (Layla, comunicación personal, 2015). Estas actitudes reflejan cómo la mirada 

social está condicionada por construcciones culturales —atravesadas por el género— que 

dictan lo que se considera “normal” o aceptable en ciertos contextos.  

Ahora bien, otra actividad que busca apoyar a las mujeres son las sesiones de pláticas sobre 

temas femeninos, donde se abordan asuntos relacionados con las prácticas islámicas, los 

conflictos internos, especialmente, cuestiones sobre la sexualidad. En estas reuniones, las 

mujeres se sienten libres para intercambiar comentarios y hacer preguntas, lejos de la mirada 

masculina. En la figura 2, se puede ver el banner informativo utilizado para difundir la 

actividad. 

 



 

Samantha Leyva Cortés    Dossier 

 

    

 51  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

Figura 2. Banner de difusión de actividades de la AMMI 

 

Fuente: Facebook AMMI 

Otro de los objetivos de la AMMI ha sido crear un espacio donde las mujeres pudieran tener 

un acercamiento previo a la formalización de alianzas matrimoniales, permitiéndoles conocer 

sus derechos y obligaciones según el islam, esto, para tratar de evitar maltratos por parte de 

hombres musulmanes que llegan a México con promesas matrimoniales (Diario de campo, 

2016). Cabe mencionar que, en el islam, no existe el concepto de noviazgo; más bien, una 

pareja se conoce con la intención de concretar una alianza matrimonial (Medina et al., en 

prensa). 

En estas pláticas, también se informa que la boda islámica es un ritual basado en la firma de 

un contrato matrimonial, el cual es discutido por ambas partes, esto incluye si el matrimonio 

será permanente o temporal, los elementos de la dote y la aceptación de más esposas. Todos 

estos puntos deben ser establecidos por la mujer y plasmados por escrito, de manera que el 



 

No des tu amor, sino a Allah. Prácticas de acompañamiento… Artículo  

 

 

52  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

matrimonio se convierte en un rito de paso reconocido por la comunidad de creyentes, 

quienes actúan como testigos para el cumplimiento del contrato (Medina et al., en prensa). 

De tal forma, la alianza matrimonial en el islam forma parte de un modelo tradicional de 

relación heterosexual y binaria orientado a la reproducción social. No obstante, este 

fenómeno no es homogéneo: las experiencias y significados del matrimonio varían según la 

vertiente o comunidad islámica. Frente a esta diversidad, muchas mujeres se organizan en 

redes y grupos de apoyo donde comparten información sobre las implicaciones legales, 

sociales y espirituales del matrimonio. Estas acciones buscan empoderar a las mujeres a 

través del conocimiento, con el objetivo de protegerlas y garantizar su seguridad física, 

emocional y económica (Medina et al., en prensa). 

Por otra parte, en el extremo sur de México, en el estado de Chiapas, se encuentra la ciudad 

de San Cristóbal de Las Casas, un lugar con una notable diversidad religiosa concentrada 

principalmente en tres colonias periféricas: Ojo de Agua, La Hormiga y Molino de los Arcos, 

asentamientos organizados a partir de la desterritorialización y reterritorialización de la 

diáspora chamula (Leyva Cortés et al., 2022). 

Fue aquí donde comenzó la da’wa, o invitación al islam, con la llegada de dos granadinos 

pertenecientes al Movimiento Mundial Murabitún, Aureliano Pérez Yruela y Esteban López 

Moreno. Su intención era acercarse al Ejército Zapatista de Liberación Nacional (EZLN); sin 

embargo, al no concretarse el objetivo, decidieron aproximarse a las comunidades chamulas 

de la periferia de San Cristóbal. El islam fue bien recibido entre la población, de hecho, en 

este primer momento, aproximadamente cien familias decidieron convertirse al islam. No 

obstante, con el tiempo, esta visión hegemónica generó conflictos con otros sectores, que 

eventualmente se separaron y formaron su propia comunidad. Hoy en día, en San Cristóbal 

de Las Casas, existe una comunidad musulmana turca que ha organizado una madrasa, 

además de otras comunidades sunníes y ahmadíes (Leyva Cortés et al., 2022). 

Es importante mencionar que las iglesias evangélicas establecidas en estas colonias también 

jugaron un papel relevante en apoyar a las mujeres, muchas de las cuales sufrían violencia 

por parte de sus esposos, a consecuencia del consumo excesivo de alcohol, necesario para las 

prácticas rituales en San Juan Chamula (Pérez-Enriquéz, 1989, como se citó en Calderón 



 

Samantha Leyva Cortés    Dossier 

 

    

 53  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

López y Flores Arizmendi, 2001, p. 109). Por lo cual, las mujeres buscaron refugio en estas 

iglesias que evitaban el consumo de bebidas etílicas, de tal forma, el islam al ser también una 

opción dentro de las interpretaciones en torno a lo sagrado se convirtió en una opción viable 

gracias a la prohibición explícita del consumo de alcohol en los preceptos islámicos. 

Otra estrategia importante fue el establecimiento de un proyecto para que la comunidad 

musulmana de San Cristóbal alcanzara la autosuficiencia económica, a través de la educación 

y la enseñanza de oficios, así como la producción y comercialización de productos. Según la 

tesis de Sandra Cañas, se impartieron oficios de carpintería para los hombres, mientras que 

las mujeres recibieron formación en costura y confección. Las ganancias obtenidas de la 

venta de estos productos eran destinadas a la comunidad; además, la educación fue un área 

crucial, bajo la responsabilidad de las mujeres, quienes también gestionaron una guardería y 

un comedor comunitario (Cañas Cuevas, 2006). La autora sugiere que el proyecto islámico 

de los primeros años buscaba generar independencia económica para las mujeres, además de 

proporcionar estabilidad mediante la creación de espacios de cuidado que les permitieran 

realizar otras actividades, como la gestión de la guardería. 

A pesar de las divisiones internas y los cambios en ciertas prácticas, el islam ha seguido 

consolidándose en la región. En una entrevista con Asma, una joven musulmana en sus veinte 

años, nacida en San Cristóbal y miembro de la mezquita Imam Malik (véase figura 3), 

expresó que su rol en la comunidad conlleva una gran responsabilidad, ya que su principal 

función es compartir, transmitir y enseñar el mensaje del islam. La comunidad cuenta con 

una escuela primaria donde se imparten valores islámicos y se enseña la lectura y recitación 

del Corán en árabe (véase figura 4). Además de su labor educativa, Asma estudia nutrición y 

trabaja en un negocio que apoya a la comunidad, lo que refuerza su sentido de 

responsabilidad en diversas áreas que contribuyen al bienestar y la cohesión de su entorno 

(Asma, comunicación personal, 16 de septiembre de 2022).  



 

No des tu amor, sino a Allah. Prácticas de acompañamiento… Artículo  

 

 

54  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

Figura 3. Fachada de la mezquita Imam 

Malik, San Cristóbal de Las Casas, 

Chiapas 

 

Fuente: fotografía de la autora, 29 de abril de 

2024. 

Figura 4. Fachada de la madrasa o 

escuela islámica, San Cristóbal de Las 

Casas, Chiapas 

 

Fuente: fotografía de la autora, 13 de 

septiembre de 2024.

En resumen, en este apartado se presentaron, de forma sucinta, algunos aspectos sobre el 

establecimiento del islam en dos ciudades de México. Si bien las complejidades son amplias, no 

podemos abordarlas de manera lineal ni aislada de su contexto geográfico. Una constante en este 

proceso es el conflicto por ser la comunidad con la visión “correcta” del islam, lo que conlleva un 

aumento de la feligresía y, por lo tanto, en el control de los bienes de salvación. A pesar de la constante 

negación de las distintas interpretaciones del islam, es crucial resaltar que, más allá de las diferencias, 

el trabajo activo con las mujeres es fundamental, pues permite verlas no como agentes pasivas, sino 

más bien actoras activas dentro de sus comunidades. La AMMI y la comunidad de la mezquita Imam 

Malik en San Cristóbal de Las Casas, son ejemplos claros de cómo las mujeres musulmanas siguen 

creando espacios de seguridad y empoderamiento tanto en la esfera pública como en la privada desde 

una visión islamizada. 

En el siguiente apartado, se analizarán estas experiencias a partir de los postulados de Sara 

Ahmed, donde las emociones juegan un papel central, especialmente el sentimiento de 

seguridad de Fina Anton, de tal forma, a partir de dichos postulados, se tratará de explicar la 

percepción del islam como una opción de seguridad emocional para las mujeres. 

 

 



 

Samantha Leyva Cortés    Dossier 

 

    

 55  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

Cuidarse en la fe: mujeres musulmanas y seguridad emocional 

Acercarse a la noción de islam implica reconocerlo no solo como una forma de vida, sino también 

como un acto de sumisión, que —lejos de ser una señal de debilidad, como se piensa en Occidente— 

representa la aceptación del orden divino, en la cual, las personas creyentes, al someterse, reconocen 

el poder absoluto de la divinidad. En este contexto, la persona musulmana coloca en el mismo plano 

lo físico-biológico y lo espiritual, entendiendo que ambas son el medio para conocer a la divinidad 

en todo lo creado. 

Sin embargo, la imagen del islam ha sido construida a partir de diversos discursos que perpetúan una 

visión orientalista, en gran medida influenciada por el contexto histórico, consolidando la percepción 

de que el islam representa una amenaza constante para la cristiandad europea (Said, 2009). Esta 

construcción se basa en la exaltación de ciertas características físicas, ideológicas y geográficas que, 

según Roger Chartier (2005), generan representaciones impuestas por la cultura hegemónica para 

clasificar y marcar diferencias. De tal forma, las interacciones entre grupos sociales son objetivadas 

a través de percepciones emocionales que construyen imágenes que representan un conjunto de 

características e interpretaciones; en este sentido, el ejercicio de representar implica presentar 

mentalmente ideas, actitudes, valores, emociones y modelos que orientan la acción social de un grupo 

en un contexto y tiempo específico hacia otra colectividad (Jodelet, 1986; Sabido Ramos, 2019).  

Como resultado, México, al formar parte de una visión del mundo dominada por valores occidentales, 

hereda esta perspectiva. Así, los estudios sobre el islam se inscriben dentro de esta mirada orientalista 

y colonialista, de tal manera, es fundamental reconocer que la construcción del concepto de 

musulmán/a es histórica.  

Aunada a esta representación del islam, se suma la imagen de sometimiento de las mujeres 

musulmanas, en contraposición con los casos antes expuestos, donde las mujeres se acercan a estas 

comunidades en busca de seguridad emocional. Por lo cual, se presenta un cambio en la manera de 

percibir al islam, que emana a partir de los sentidos, es decir, como un conjunto de sensaciones que 

emergen del cuerpo y se definen como percepción (Ingold, 2000). En otras palabras, se trata de un 

conjunto de experiencias que se asimilan y que, a su vez, construyen socialmente una realidad —

islamizada— a partir de la experiencia sensorial. 

“La etimología del verbo sentir (sentire en latín clásico) refiere a percibir o ser afectado por algo” 

(Marina y López, 2005, como se citó en Sabido, 2019, p. 159). Así, el islam afecta emocionalmente 

a sus practicantes, “como un acto cognitivo y evaluativo” (Scheler, como se citó en Sabido, 2019, p. 

161) que genera seguridad emocional. Por su parte, Sara Ahmed (2015) explica que la percepción 



 

No des tu amor, sino a Allah. Prácticas de acompañamiento… Artículo  

 

 

56  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

hacia un objeto se moldea a partir de las historias previas y en cómo actores y actoras se ven afectados 

y afectadas por él. En relación con a la percepción hacia el islam, ya sea positiva o negativa, depende 

de cómo las actoras se ven afectadas, es decir, se presenta una estrecha relación de determinación que 

se “siente” en el cuerpo a partir de una emoción o un sentimiento (Ahmed, 2015, p. 27). En este caso, 

es el sentimiento de seguridad emocional “construido culturalmente en estrecha relación entre el 

individuo y su comunidad … que genera arraigo y pertenencia” (Anton, 2013, p.77).  

Desde la antropología de las emociones, la sensación de seguridad es una experiencia incorporada, 

relacional y situada, construida a través de prácticas sociales, memorias afectivas previas y marcos 

culturales que dan sentido a lo que significa sentirse seguro. Siguiendo este argumento, las emociones 

se aprenden en comunidad; así, las comunidades de fe son espacios de aprendizaje y producción de 

sensaciones, sentimientos y sentidos (García Chiang, 2013; Sabido, 2019; Vargas y Mazariegos, 

2023). Por ello, las musulmanas construyen, socialmente y (re)producen, en la cotidianeidad, un 

esquema de estados afectivos a partir de su experiencia personal con el islam. 

Esta base teórica permite analizar cómo las prácticas musulmanas generan espacios de seguridad y 

autonomía para las mujeres. Por ejemplo, en la Ciudad de México, el hiyab se convierte en un símbolo 

de identidad y protección; de igual forma, las reuniones privadas organizadas por la AMMI permiten 

el intercambio de conocimientos y apoyo en torno a asuntos femeninos, incluyendo temas sensibles 

como la sexualidad o los derechos matrimoniales, por mencionar algunos. Por su parte, en San 

Cristóbal de las Casas, estas actividades toman un enfoque en el desarrollo personal y comunitario, 

apoyando a las mujeres en áreas laborales y educativas, como el caso de Asma.  

En ambos contextos, estas actividades crean en las participantes una experiencia sensorial y 

emocional de pertenencia y seguridad, reforzando su sentido de comunidad y empoderamiento dentro 

del islam. 

Reflexiones de cierre 

Para cerrar este documento, es importante integrar las ideas discutidas y destacar los aportes 

al campo de estudio. El objetivo inicial fue demostrar cómo el islam puede funcionar como 

un espacio seguro, resaltando la interacción entre lo emocional y lo cotidiano, atravesado por 

las creencias religioso-espirituales. En este contexto, el islam no se presenta únicamente 

como un sistema de creencias, sino como una forma de vida que abarca todos los aspectos de 

la existencia, articulando cuerpo, fe y experiencia. 



 

Samantha Leyva Cortés    Dossier 

 

    

 57  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

Lejos de las representaciones estereotipadas que predominan en algunas narrativas 

occidentales, el islam —en el entorno mexicano— ofrece a algunas mujeres la posibilidad de 

encontrar seguridad emocional y sentido de pertenencia. A través de prácticas analizadas en 

este texto, se observa cómo ellas configuran espacios donde pueden desarrollarse tanto 

individual como colectivamente.  

Las estrategias desplegadas por mujeres conversas musulmanas en América Latina se 

articulan en redes de estudio, acompañamiento y difusión religiosa desde un discurso de paz. 

Aunque muchas de estas acciones se enmarcan en el discurso islámico tradicional, también 

propician prácticas situadas de cuidado colectivo. Este trabajo aporta a los estudios del islam, 

mostrar cómo las mujeres generan comunidades emocionales que se alejan de marcos 

analíticos centrados únicamente en normas y estructuras, y propone una lectura que privilegia 

la agencia, la vivencia situada y los afectos. 

El uso de Tecnologías de la Información y la Comunicación (TIC) ha sido clave para 

desarrollar otras formas de hacer comunidad más allá de las fronteras nacionales, donde la 

cercanía afectiva se basa más en la conexión espiritual que en la proximidad física. En este 

contexto, comunidades shía y sufíes han promovido espacios virtuales y presenciales que 

permiten tanto la práctica religiosa como el acompañamiento sensible de trayectorias 

diversas. Estas iniciativas muestran un islam contemporáneo expresado en clave relacional, 

afectiva y situada. 

Finalmente, este enfoque que vincula experiencia religioso-espiritual, cuerpo y emociones 

permite comprender al islam como un lugar que ofrece acompañamiento espiritual, cuidado 

y posicionamiento. A futuro, sería pertinente explorar cómo varían estas experiencias, no solo 

con mujeres, sino con personas queer en otros contextos latinoamericanos, donde no se busca 

alejarse del discurso sagrado, sino más bien, ser y sentir desde el islam. 

 

 

 

  



 

No des tu amor, sino a Allah. Prácticas de acompañamiento… Artículo  

 

 

58  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

Referencias 

Abu-Lughod, L. (2006). Do Muslim women need saving? Harvard University Press. 

Adlbi Sibai, S. (2016). La cárcel del feminismo: Hacia un pensamiento islámico 

decolonial. Akal. 

Ahmed, S. (2015). La política cultural de las emociones. Universidad Nacional Autónoma 

de México. 

Al Wassif, A. (2019). Una mujer en busca de una lengua. Liberoamérica. 

https://liberoamerica.wordpress.com/2019/02/17/amirah-al-wassif-una-mujer-en-

busca-de-una-lengua-poesia-egipcia/ 

Anton, F. (2013). Aproximación antropológica a la seguridad en las sociedades complejas. 

Universitas, XI(19), pp. 73-100. 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=476147387008. 

Arellano Tapia, N., De Reza Jiménez, A. Y., Morales Fragoso, G. y Colectiva Las del 

Pozo. (2022). Jóvenes cristianas por la justicia reproductiva: Defender el aborto 

frente a los fundamentalismos religiosos. Iberoforum. Revista de Ciencias Sociales, 

2(1), 1-24. https://doi.org/10.48102/if.2022.v2.n1.200. 

Calderón López, M. T. y Flores Arizmendi, A. H. (2001). San Juan Chamula: Abusos y 

costumbres [Tesis de Licenciatura en Sociología] Universidad Nacional Autónoma 

de México. 

Cañas Cuevas, S. (2006). Koliyal Allah Tsotson Kotik. Gracias a Allah que somos más 

fuertes. Identidades étnicas y relaciones de género entre los sunníes de San 

Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México [Tesis de Maestría en Antropología]. 

Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social.  

Castañeda Reyes, J. C. (2004). De la mujer en la tradición religiosa y en algunos ejemplos 

literarios del mundo islámico. Estudios de Asia y África, 39(3), 45-63. El Colegio de 

México. 

Chartier, R. (2005). El mundo como representación. Gedisa. 

Cooke, M. (2001). Women claim Islam. Routledge. 

Douglas, M. (1976). Pureza y peligro. Siglo XXI. 

Eliade, M. (2000). El mito del eterno retorno. Paidós. 

 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=476147387008


 

Samantha Leyva Cortés    Dossier 

 

    

 59  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

Esteban, M. L. (2018). Comunidades o redes de apoyo mutuo: Experiencias de mujeres 

feministas. En M. L. Esteban y J. M. Hernández García (Coords.), Etnografías 

feministas: Una mirada al siglo XXI desde la antropología vasca (pp. 361-385). 

Bellaterra. 

Frías Nogales, A. C. (2024). Reflexiones teórico-doctrinales sobre la mujer en el islam. En 

S. Leyva Cortés y H. Mazariegos Herrera (Coords. y Eds.), Contribuciones al 

estudio de lo religioso espiritual en América Latina en y desde miradas femeninas 

(pp. 44-55). Boletín del Grupo de Trabajo Diversidad Religiones y Sociedad. 

CLACSO. 

García Linares, R. J. (2016). Identidades islámicas glocales en México. En L. J. Martínez 

Gómez y G. Zalpa (Eds.), Miradas multidisciplinarias a la diversidad religiosa 

mexicana (pp. 189-216). Colegio de la Frontera Norte/RIFREM/Juan Pablos 

Editores. 

García Chiang. A. (2013). Peregrimancion y procesión. Itinerarios religiosos diferenciados 

en su espacialización y corporeización. En M. A. Aguilar y P. Soto Villagran. 

(Coords.) Cuerpos, espacios y emociones. Aproximaciones desde las ciencias 

sociales (pp. 251-280). Universiad Autónoma Metropolitana, unidad Azcapotzalco/ 

Miguel Ángel Porrúa.  

Gutiérrez Chong, N. y Nuñez, R. (1998). Arquetipos y estereotipos en la construcción de la 

identidad nacional de México. Revista Mexicana de Sociología, 60(1), 81-90. 

www.jstor.org/stable/3541257 

Hernández González, C. (2009). El islam de la ciudad de México: La orden Halveti Yerrani 

y su ritual de iniciación a partir de los años 80 del siglo XX [Tesis de Licenciatura 

en Etnohistoria]. Escuela Nacional de Antropología e Historia. 

Ingold, T. (2000). The perception of the environment: essays on livelihood, dwelling and 

skill. Routledge. 

Jodelet, D. (1986). La representación social: Fenómenos, concepto y teoría. Paidós. 

Jung, C. G. (2002). Los arquetipos y el inconsciente colectivo. Trotta. 

Kerenyí, K. y Ortíz-Oses, A. (1994). Arquetipos y símbolos colectivos. Anthropos. 

Lamrabet, A. (2011). El Corán y las mujeres: Una lectura de liberación. Icaría. 

 



 

No des tu amor, sino a Allah. Prácticas de acompañamiento… Artículo  

 

 

60  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

Le Breton, D. (2007). Adiós al cuerpo: una teoría del cuerpo en el extremo contemporáneo. 

Editorial La Cifra. 

Leyva Cortés, S. (2020). Todos los días es ashura y cualquier lugar es Karbalá. 

Aprendizaje para poner el islam en el cuerpo desde la perspectiva de una 

comunidad shia en la Ciudad de México. [Tesis de doctorado en Antropología]. 

Universidad Nacional Autónoma de México. 

Leyva Cortés, S., González Calderón, S. T. & Quintana Noriega, M. C. (2022). La Da’wa 

chiapaneca. Retrospectiva histórica y antropológica sobre el desarrollo del islam en 

San Cristóbal de Las Casas, Chiapas. En E. A. Paz y R. J. Espino (Coords.), Entre 

cruces y protestas: Sobre la investigación religiosa en Centroamérica y el sur 

mexicano (pp. 141–183). Seminario de Intersecciones de lo Religioso / Red 

Centroamericana de Investigadores del Fenómeno Religioso. https://biblioteca-

repositorio.clacso.edu.ar/handle/CLACSO/180073 

Leyva Cortés, S. (Manuscrito en revisión-a). Un islam mexicano y ¿cristiano? Dinámicas 

de adaptación y (re)producción. Seminario de intersecciones de lo Religioso. 

Leyva Cortés, S. (en prensa). Biopolítica en la praxis corporal islámica: Estrategias de 

identificación entre musulmanes y musulmanas shia. En K. Bárcenas Barajas (Eds.) 

y E. Zavala Pelayo, Rupturas epistémicas desde lo religioso y la cultura política: 

Repensar principios, perspectivas y dimensiones para mirar(nos). Instituto de 

Estudios Sociales, UNAM / Centro de Estudios Sociológicos, El Colegio de 

México. 

Mahmood, S. (2019). Teoria Feminista y el agente social dócil: algunas reflexiones sobre el 

renacimiento islámico en Egipto. Papeles del CEIC, 1, 1-31. DOI 

https://doi.org/10.1387/pceic.20282. 

Mazariegos Herrera, H. (2024). “Torcer” la fe para sanar: Mujeres, iglesias incluyentes y  

terapéuticas psicoespirituales. Convergencia. Revista de Ciencias Sociales, 31, 1-31. 

https://doi.org/10.29101/crcs.v31i0.22094. 

Medina, A., Sotomayor, A. y Leyva, S. (Manuscrito en prensa). Matrimonios islámicos en 

México, S. XIX-XXI: una perspectiva desde los tipos ideales. En De la genealogía a 

la historia social de las familias. Universidad de Aguascalientes. 

 

https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/handle/CLACSO/180073
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/handle/CLACSO/180073
https://doi.org/10.1387/pceic.20282
https://doi.org/10.29101/crcs.v31i0.22094


 

Samantha Leyva Cortés    Dossier 

 

    

 61  Revista Estudios N. 50 | junio – diciembre 2025 

Medina Brener, L. (2015). Comunidades emocionales: Hacia la apertura de la historia de 

las emociones. Historia y Grafía, (45), 203-213. 

https://www.scielo.org.mx/scielo.php?pid=S1405-

09272015000200203&script=sci_arttext 

Mernissi, F. (1999). El haren político: El profeta y las mujeres. Ediciones del Oriente y del 

Mediterráneo. 

Peláez, C. y Flores, E. (2022). Registros sensibles: Un análisis desde el cuerpo, las 

emociones y los sentidos de la organización de colectivas feministas en México. 

Revista Interdisciplinaria de Estudios de Género de El Colegio de México, (8) 1, 1-

38. DOI: https://doi.org/10.24201/reg.v8i1.937  

Razawi, A. A. (2012). Jadiya (P); la gran esposa del Profeta Mahoma (PB). Una breve 

historia de la vida de la gran dama y la primera esposa del Profeta Muhammad. 

Fundación Cultural Oriente. 

Ruiz Figueroa, M. (2002). La religión islámica: Una introducción. El Colegio de México. 

Sabido Ramos, O. (2019). El cuerpo como recurso de sentido en la construcción del 

extraño. Una perspectiva sociológica. Universidad Autónoma Metropolitana, 

Unidad Azcapotzalco/ Sequitur. 

Said, E. (2009). Orientalismo. Debolsillo. 

Scott, J. W. (2020). Sexo y secularismo. Universidad Nacional Autónoma de México/El 

Colegio de México. 

Shinoda Bolen, J. (2012) Arquetipoa femeninos a partir de los cinccuenta. Kairós. 

Shinoda Bolen, J. (2015). Las diosas de cada mujer. Kairós. 

Vargas, C. y Mazariegos, H. M. C. (2023). Emociones, religión y espiritualidad. 

Reflexiones a través de la antropología. En O. López Sánchez y R. Enríquez Rosas 

(Coords.), Dimesión emocional: Abordajes análiticos y exploraciones empíricas 

socioantropológicas e históricas. (pp.45- 67). FES Iztalacala / ITESO. 

Zeraoui, Z. (2021). Les caractéristiques de l’islam mexicain. En S. Taussig (Ed.), L’islam 

au Mexique et en France: Regards croisés (pp. 103–128). Maisonneuve & 

Larose/Hémisphères Éditions. 


