Revista Estudios ISSN: 1659-3316
N. 50 | junio — diciembre 2025 Articulo
DOI: 10.15517/sjwhvm07

No des tu amor, sino a Allah’
Practicas de acompafamiento y seguridad emocional entre mujeres de
comunidades musulmanas en México

Do not give your love, but Allah
Practices of Support, and Emotional Security among Women in Muslim
Communities in Mexico

Samantha Leyva Cortés
Instituto Politécnico Nacional
Aprobado: 03-06-2025 Ciudad de México, México

samanthaleyva@gmail.com
ORCID: 0000-0003-4793-4698

Recibido: 13-12-2024

! Sheik al Alawi
@@@@ Derechos reservados, Samantha Leyva Cortés, 2025. Este articulo se encuentra disponible bajo los términos 35@
BY NC SA

de la licencia Creative Commons Atribucion-NoComercial-Compartirlgual 4.0 Internacional. Para mayor
informacion escribir a revistaestudios.eeg@ucr.ac.cr


mailto:samanthaleyva@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4793-4698

No des tu amor, sino a Allah. Practicas de acompariamiento... Articulo

Resumen

Este articulo examina cémo las practicas espirituales y comunitarias dentro del islam en
México operan como fuentes de cuidado, acompafiamiento y seguridad emocional para
mujeres. A partir de una etnografia desarrollada entre 2015 y 2024 con una comunidad
musulmana en la Ciudad de México y otra en San Cristobal de Las Casas, Chiapas, se analiza
como este pensamiento religioso espiritual es apropiado como un marco espiritual y social
que ofrece certeza y seguridad socioemocional. El analisis se inscribe dentro del giro
afectivo, retomando herramientas conceptuales de Sara Ahmed, e interpretando la
experiencia sagrada desde su dimension emocional y corporal. Asimismo, a partir de Mari
Luz Esteban, se observa la agencia de las mujeres musulmanas en la creacion de espacios
seguros y redes de apoyo que no solo se limitan a mujeres musulmanas, sino que también se
extienden a otras mujeres, lo que favorece la construccion de comunidades emocionales
articuladas desde una vision islamizada.

Palabras clave: Islam, participacion de la mujer, ayuda mutua, solidaridad social, México.

Abstract

This article examines how spiritual and community-based practices within Islam in Mexico
function as sources of care, companionship, and emotional security for women. Based on
ethnographic research conducted between 2015 and 2024 with one Muslim community in
Mexico City and another in San Cristobal de Las Casas, Chiapas, the study analyzes how this
spiritual-religious worldview is embraced as a framework that provides social and emotional
certainty. The analysis is framed within the affective turn, drawing on conceptual tools from
Sara Ahmed and interpreting sacred experience through its emotional and embodied
dimensions. In addition, following Mari Luz Esteban, the article highlights the agency of
Muslim women in creating safe spaces and support networks that extend beyond Muslim
women themselves, contributing to the construction of emotional communities shaped by an
Islamized vision.

Keywords: Islam, Women, Social Support Networks, Emotional Security, Emotional
Communities; Mexico.

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 36@



Samantha Leyva Cortés Dossier

Introduccion

Dijeron que tu voz no deberia ser escuchada
necesitamos una mujer sin sonido

entonces le pregunté a mi dios

Sefior, {yo cuento?

y él me respondid rapidamente

levanta la voz y grita

(Al Wassif, 2019, parr. 1)

En contextos atravesados por violencias estructurales y simbdlicas, las experiencias
corporales, emocionales y afectivas de las mujeres adquieren un papel central para
comprender sus procesos de reconfiguracion identitaria y espiritual. Como lo senala James
Jasper, “las emociones y nuestros cuerpos, incluidos nuestras diversas percepciones
sensoriales, forman parte de contextos en la medida que desde éste accionamos y
contribuimos al entorno junto con diversas formas de materializacion de la vida social”
(citado en Peldez & Flores, 2022, p. 6). En este sentido, el islam se vive y se pone en el
cuerpo, mediante un proceso de aprendizaje e in-corporacion que atraviesa lo sensorial, lo
emocional y lo corporal (Leyva Cortés, 2020). Desde esta perspectiva, el articulo analiza
como el islam —particularmente en sus expresiones comunitarias en Meéxico— ha
funcionado como una fuente de seguridad emocional y reconstruccion del sentido para las

mujeres que han decidido acercarse a esta interpretacion sagrada.

Si bien las religiones, las interpretaciones en torno a lo sagrado o los discursos espirituales
han sido cuestionadas ejercer practicas violentas y formas de opresion hacia mujeres y a las
personas con diversas identidades sexogenéricas, actualmente, también han ofrecido, en
ciertos casos, espacios de contencidn y acompafamiento, como lo han mostrado
investigaciones recientes sobre colectivas de creyentes feministas (Arellano et al., 2022) o
comunidades de acogida para disidencias sexuales (Mazariegos Herrera, 2024). En este
sentido, el islam, frecuentemente descrito desde visiones esencialistas, aparece, en los relatos

de sus practicantes, como una alternativa que reconfigura todos los aspectos de su vida.

Por lo anterior, a través de un enfoque que articula el giro afectivo (Ahmed, 2015), este texto

busca mostrar como el islam se convierte en una experiencia significativa, individual y

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 37@



No des tu amor, sino a Allah. Practicas de acompariamiento... Articulo

colectivamente en la vida de mujeres que lo abrazan, a través de la organizacion de redes de
apoyo y acompafniamiento, brindando seguridad y certeza para posicionarlas al interior de su
comunidad. Desde esta perspectiva, es posible comprender que las propias practicas
islamicas operan como mecanismos de cuidado y proteccion, especialmente hacia las
mujeres. En este contexto, ellas construyen redes de apoyo, solidaridad y reciprocidad
(Esteban, 2018) desde una vision islamizada. Estas redes no solo acompafian a las mujeres
en el estudio y la profundizacién del islam, sino que también les permiten organizarse para

difundir un mensaje de paz y amor.

Retomando a Sara Ahmed (2015), el islam puede ser entendido como un espacio que afecta
emocional y socialmente a sus practicantes. Su ejercicio cotidiano produce una sensacion de
seguridad emocional sustentada en discursos, précticas y redes de apoyo —tanto formales
como informales— que no solo son eficaces para generar entornos seguros donde las personas
se sientan confiadas (Anton, 2013, p. 77), sino que también configuran un sentido de
pertenencia e identificacion con el islam a través de practicas sociales y afectivas, para crear

comunidades emocionales (Rosenwein, como se citdé en Medina Brener, 2015).

A través de mi trabajo de campo, iniciado en 2015, derivado de mi tesis doctoral, con una
comunidad shia®? en la Ciudad de México y extendido desde 2020 a tres comunidades
musulmanas en San Cristobal de Las Casas, Chiapas, he observado como las mujeres buscan
afirmarse dentro de sus comunidades, tomando el islam como principal sustento ideoldgico.
La intencidn de analizar estas comunidades se debe, en gran medida, a que son espacios con
una importante diversidad religioso-espiritual, aunado al crecimiento del islam en ambos

lugares, aunque resulta paraddjico que la asistencia a ellos no sea especialmente numerosa.

Un hallazgo relevante de este andlisis es que, mas alla de las diferencias interpretativas entre

sunna, shia o ahmadia®, son las propias mujeres musulmanas quienes han creado, a partir del

2 Bl islam shia, a diferencia que la sunna es la tradicion del profeta a partir de la descendencia consanguinea.
En el caso de la Ciudad de México, son shia duodecimanos, es decir, creen en la guia y el martirio de doce
imames, quieres murieron tragicamente, excepto el doceavo, quien entrd en ocultacion hasta el fin de los
tiempos. Esta es la principal diferencia entre la practica sunnita y shi’ita.

3 El islam ahmadia es una interpretacion del islam que promueve la unificacion y no la division en diferentes
lineas de interpretacion.

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 38@



Samantha Leyva Cortés Dossier

islam, un espacio de seguridad emocional, acompafiando también a las nuevas creyentes en

su proceso de aprendizaje y adhesion, para desarrollar comunidades emocionales.

No des tu amor, sino a Allah, fragmento de un poema del maestro sufi Al-Alawi* que da titulo
a este texto, expresa que el inico el amor supremo es hacia la divinidad. De tal forma, si esta
idea refleja que no existe amor mas grande que el que se debe sentir hacia A/lah, {qué brinda
el islam a las mujeres que lo convierte en una alternativa capaz de ofrecer certezas y seguridad
emocional, incluso en contextos donde ciertos discursos occidentales lo presentan como una

religion de violencia y control?

A raiz de lo anterior, en este articulo se propone mostrar como el islam puede configurarse
como un espacio seguro, enfatizando la relevancia de la articulacion entre lo emocional, lo
cotidiano y las experiencias religioso-espirituales (Vargas y Mazariegos, 2023), a partir de la
generacion de dindmicas de cuidado y acompafiamiento. Dichas practicas se orientan a
establecer certezas y formas de seguridad socioemocional centradas en el amor supremo

hacia la divinidad.

Para este trabajo, se realizaron entrevistas semiestructuradas a ocho mujeres que, en su vida
adulta, han decidido unirse a comunidades musulmanas en México. En la Ciudad de México
se entrevisto a cinco mujeres —tres shias y dos sunnas—; mientras que, en San Cristdbal de
Las Casas, Chiapas, se conversd con tres mujeres, dos de ellas sunnas de origen tsotsil-
chamula y una mujer de la comunidad ahmadia casada con un hombre chamula. Las edades
de las participantes oscilan entre los 22 y 35 afos, sus trayectorias incluyen el activismo, el
estudio universitario, el empleo asalariado y el trabajo doméstico. En este caso particular,
estas mujeres no solo participan activamente en espacios centrales del islam en San Cristobal
de Las Casas, sino que también han mantenido vinculos con practicantes extranjeros
provenientes de Espana y Turquia. Esto cobra relevancia en una ciudad marcada por la
pluralidad religiosa y por formas de resistencia vinculadas a lo étnico. Cabe sefialar que,
aunque estas mujeres no son identificadas socialmente como indigenas, algunas de ellas
retoman la categoria como parte de una estrategia de posicionamiento politico y comunitario,

resignificandola desde su experiencia y agencia.

* El sufismo es otra linea de interpretacion espiritual del islam.

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 Ve



No des tu amor, sino a Allah. Practicas de acompariamiento... Articulo

A pesar de las diferencias regionales, étnicas y doctrinales, todas comparten una eleccion
consciente de ser parte de la comunidad de creyentes desde una conviccion personal. Es
importante mencionar que, de acuerdo con el andlisis etnografico, —mas alla de las lineas
interpretativas especificas— es el discurso islamico y su relacion con la divinidad la fuente de

sentido y proteccion.

La etnografia se desarroll6 en dos etapas y espacios comunitarios musulmanes en México:
entre 2015 a 2020 con la Asociacion Mexicana de Mujeres Islamicas (AMMI), en la Ciudad
de México, y entre 2020 y 2024 en la Mezquita Imam Malik, ubicada en San Cristobal de
Las Casas, Chiapas. En la primera etapa, se participé semanalmente en reuniones, actividades

educativas y conmemoraciones del calendario islamico organizadas por la AMMI.

A partir de mi presencia para aprender sobre el islam shia, se realizaron entrevistas
semiestructuradas a siete mujeres mexicanas y musulmanas que decidieron abrazar el islam’,
es decir, que no nacieron dentro de esta interpretacion sagrada. La seleccion fue por su
asistencia y disposicion para compartir experiencias personales, ademas de su trabajo activo
al interior de la comunidad. Cabe senalar que las comunidades en estos espacios son
reducidas y que, por motivos de seguridad, se han cambiado los nombres de las

interlocutoras.

Las entrevistas abordaron temas relacionados a las practicas musulmanas desde su
experiencia como mujeres mexicanas y musulmanas. Este enfoque permitio identificar las
circunstancias que las atraviesan, dado que, como mujeres, creyentes y musulmanas, se
encuentran en un espacio donde aun son una minoria, aunado a los estereotipos alrededor de
esta interpretacion de lo sagrado. Sin embargo, esta situacion les ha permitido generar redes
de apoyo entre mujeres, basadas en los principios del islam, ofreciendo apoyo mutuo sin la

obligacion de ser musulmanas.

Durante la segunda etapa, el trabajo se enfoco en la observacion participante en la Mezquita
Imam Malik, especialmente durante las oraciones del viernes, prestando atencion a la
dindmica en el drea destinada a mujeres. En este espacio, se sostuvo interaccion informal con

tres mujeres conversas de origen chamula, practicantes activas dentro de la comunidad. Las

5 Dentro del islam shia no es usado el concepto de conversion, mas bien, se hace referencia a abrazar el islam.

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 40@



Samantha Leyva Cortés Dossier

observaciones permitieron identificar elementos clave sobre la apropiacion del espacio

religioso espiritual y las formas de socializacion entre mujeres.

El analisis de la informacion se realizé a partir de los relatos de las participantes, centrados
principalmente en su papel como mujeres y musulmanas al interior de sus comunidades,
poniendo énfasis en la comprension de las practicas que les permiten adherirse a la
comunidad y al mismo tiempo, posicionarse en su interior. Cabe sefialar que los hallazgos
presentados, especialmente los correspondientes al trabajo de campo realizado en San
Cristobal de Las Casas, forman parte de una investigacion en desarrollo. Esta etapa constituye
un proceso etnografico aun abierto, por lo que los resultados aqui expuestos son
aproximaciones preliminares dentro de un proyecto mas amplio sobre practicas el trabajo de

las mujeres al interior de sus comunidades.

El articulo se estructura en cuatro apartados. En el primero, Las mujeres y el islam, se aborda
de manera general la construccion de la vision sobre las mujeres musulmanas, desde la teoria
hasta la practica, con énfasis en los arquetipos tradicionales y las relecturas propuestas por
las hermenéuticas feministas islamicas. La segunda seccion titulada Un mapeo de practicas
v vinculos comunitarios entre Ciudad de México y Chiapas muestra las actividades que se
desarrollan en dos comunidades musulmanas, especialmente, las interacciones sociales que
surgen entre mujeres de diversas comunidades musulmanas, con el objetivo de mostrar que,
mas alld de las lineas de interpretacion, las practicantes coinciden en la percepcion de
seguridad emocional. Dichas précticas seran analizadas en el tercer apartado Cuidarse en la
fe: Mujeres musulmanas y seguridad emocional, donde el discurso formal del islam, aunado
al trabajo informal de las mujeres a través de redes de apoyo y solidaridad generan
sensaciones de seguridad y pertenencia. Finalmente, el cuarto apartado ofrece algunas
reflexiones de cierre encaminadas a mostrar que la nocion de seguridad socioemocional es
gracias al trabajo activo de las mujeres sustentado en los valores del islam y en el acto de
aceptacion del orden divino. De tal forma, a partir de su participacion constante y de una
apropiacion situada del islam, ellas generan acciones de cuidado y acompafiamiento que
responden a sus propias necesidades a partir de una vision islamizada de los cuidados y, por
lo tanto, de seguridad socioemocional, contribuyendo al desarrollo de comunidades

emocionales.

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 41 @



No des tu amor, sino a Allah. Practicas de acompariamiento... Articulo

La mujer y el islam

En la  actualidad, ciertas  representaciones emanadas de la  matriz
colonial/euronorteamericana/cristianocéntrica tienden a imponer una vision homogénea de
lo que significa ser mujer, ignorando o excluyendo las representaciones femeninas
provenientes de otras culturas y estableciendo una supuesta categoria universal. Esta mirada
ha impactado también la manera en la que se perciben los roles de género en las tradiciones

religioso-espirituales no occidentales.

Joan Scott sostiene que, desde una logica occidental y cristianocéntrica, el trato hacia las
mujeres es un elemento central para definir y aceptar las religiones. En el caso de las mujeres
musulmanas, estos discursos las han objetivado, presentandolas ya sea como terroristas
peligrosas o, en el extremo opuesto, como victimas de sus parientes varones que las utilizan
(Scott, 2020). Ademas, en la academia y los medios de comunicacion, se las ha reducido al
estereotipo de la “mujer musulmana con hiyab” (Adlbi Sibai, 2016), lo que no solo borra su
lugar en la historia, sino que también niega la capacidad de agencia, limitando al interior de
las propias comunidades, su liderazgo (Mahmood, 2019) y perpetuando la imposicion de

diversos sistemas patriarcales.

A la par, dentro del islam, se encuentran discursos mas apegados a la tradicién que conciben
a la mujer como custodia del honor familiar y la herencia, una vision patriarcal compartida
por algunas lecturas judeocristianas, que subordina a las mujeres a los intereses masculinos
(Ruiz Figueroa, 2002; Castafieda Reyes, 2004) a través de modelos idealizados. Desde una
perspectiva junguiana, los arquetipos son imagenes primordiales que emergen de la fantasia
creativa y estan presentes en todas las religiones, manifestandose a través de simbolos y
metaforas que organizan la realidad en una sociedad (Eliade, 2000; Jung, 2002). En este
sentido, Natividad Gutiérrez Chong (1998) sefiala que estos arquetipos representan simbolos
que actian como modelos de realidad, combinando hechos histdricos, mitos, leyendas y
creencias religiosas con fantasias, deseos y temores. Esta aproximacion conceptual sera
utilizada para explorar como ciertas figuras femeninas del islam son referenciadas como

mujeres creyentes, no como modelos tedricos fijos, sino como referentes significativos.

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 42@



Samantha Leyva Cortés Dossier

A partir de la psicologia analitica de Carl Jung, los arquetipos son modelos simbdlicos que
habitan el inconsciente colectivo y estructuran nuestra manera de comprender el mundo.
Estas imagenes primordiales ofrecen modelos de comportamiento y sentido, que se presentan
en distintas culturas a través de figuras miticas, religiosas o literarias. Jean Shinoda Bolen
(2012; 2015), desde una perspectiva junguiana y feminista, ha propuesto que las diosas y
otras figuras femeninas sagradas funcionan como arquetipos que modelan y definen los
comportamientos, en este caso de las mujeres. En este sentido, las figuras femeninas
reconocidas como perfectas en el islam, Maryam (Maria madre del profeta Jesus®), Jadiya,
Fatima y Asia, son percibidas como arquetipos que encarnan ideales de devocion, sabiduria,
resistencia y maternidad (Razawi, 2012). Estas figuras ademés de ocupar un lugar central en
los relatos isldmicos también son referentes simbdlicos para las mujeres musulmanas es

espacios donde se llevan a cabo estos procesos de aprendizaje e incorporacion del islam.

Asimismo, es importante mencionar que, en el caso de México, derivado de la presencia
mayoritaria del catolicismo, la figura de Maria ha sido retomada como un referente que
permite tener puntos de encuentro con el islam. Es decir, en ambas interpretaciones, Maria
es el modelo de madre y mujer piadosa, sin embargo, es en el Coran donde se le menciona
un mayor numero de ocasiones (Frias Nogales, 2024); de igual forma, su nombre es utilizado
como titulo de una sura’, siendo el tinico apartado en todo el Coran que lleva el nombre de

una mujer.

Jadiya, por su parte, antes de concretar su alianza matrimonial con el profeta Muhammad, ya
era una mujer influyente, poderosa y adinerada, propietaria de caravanas comerciales, era
una mujer con decision e iniciativa; es considerada un modelo de musulmana ideal por su
generosidad, devocion y apoyo incondicional a su esposo. Jadiya fue también la primera

mujer en abrazar el islam (Mernissi, 1999). Fatima, hija de Jadiya y Muhammad, es otro

8 Para el islam, Jesus es una figura relevante y esta presente en el texto coranico, sin embargo, no es visto como
hijo de Dios, sino como parte de la linea de profetas, en la cual, Muhammad es el altimo, es decir, es el sello de
los profetas.

7 El Coran se estructura en suras y aleyas. Los suras funcionan como capitulos, mientras que las aleyas son

unidades discursivas breves pero densas en significado. Aunque su extension puede ser corta, cada aleya
encierra una complejidad simbdlica

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 43 @



No des tu amor, sino a Allah. Practicas de acompariamiento... Articulo

arquetipo idealizado que conecta con el pasado al encarnar los valores de la madre (Kerenyi

& Ortiz-Osés, 1994; Shinoda Bolen, 2012), y, por tanto, de la musulmana perfecta.

Es importante sefialar que, segin el discurso islamico, durante el periodo previo a las
revelaciones cordnicas, las mujeres eran objeto de explotacion y violencia, en esta narrativa,
fue el profeta Muhammad quien les otorgd un nuevo estatus, exaltando el binomio mujer-
madre (Razawi, 2012). Dentro de la tradicion shia, este reconocimiento se vincula con

valores centrales como la maternidad, la piedad y la sumision al orden divino.

En este sentido, las colaboradoras que participaron en la investigacion aluden con frecuencia
a Fatima Az-Zahra, destacando su papel como madre de Hasan y Hussein. A través de sus
narrativas reflejan el profundo valor espiritual y simbolico que adquiere la maternidad en sus
vivencias y en sus practicas religiosas cotidianas, tal como lo comparte Fatima (16 de enero

de 2016), una mujer shia, casada, activa dentro de la comunidad:

Féatima Az-Zahra, fue un ejemplo de entrega y fortaleza, como madre, hija y
esposa... la mencionamos con carifio y respeto, sobre todo como madre de
Hasan y Hussein. En sus relatos, suelen aparecer frases muy poderosas, como
esa que dice que “el paraiso esta bajo los pies de las madres”, y que refleja
cémo valoran y resignifican el papel no solo de las madres, sino de las

mujeres. (Comunicacion personal, 16 de enero de 2016)

Si bien dentro del shi’ismo la busqueda del camino hacia la divinidad se sostiene en el estudio
y la reflexion, las fuentes que orientan este proceso han sido, en su mayoria, producidas por
varones desde una Optica masculina tradicional. Por un lado, esta literatura permite conocer
como se construyen los modelos de feminidad dentro del islam y rastrear las interconexiones
simbdlicas y afectivas entre figuras como Jadiya, Fatima y otras mujeres ejemplares
fundamentales para el imaginario shi’ita. Sin embargo, por otro lado, el hecho de que estas
obras sean mayoritariamente escritas por hombres plantea interrogantes sobre las
posibilidades de las mujeres de generar sus propios discursos dentro de la comunidad. De ahi
la importancia de promover relecturas del Coran y de la tradicion islamica desde una
perspectiva de género, que permita visibilizar voces femeninas y resignificar sus referentes

espirituales desde su propia experiencia.

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 44@



Samantha Leyva Cortés Dossier

Ademas de estos discursos tradicionales, un punto relevante es que, aunque el islam es
concebido por muchas de sus creyentes como una religion igualitaria, existen otras visiones.
Desde las ultimas décadas, diversas mujeres musulmanas han desarrollado nuevas formas de
participacion politica y social desde el islam. Algunas pensadoras como Assia Djebar y
Fatima Mernissi, aunque se insertan principalmente en debates de los feminismos arabes, han
sido tomadas como precursoras por algunas feministas islamicas. Estas autoras, por
mencionar algunos nombres, buscan aprovechar el contexto de globalizacion y
transnacionalismo del islam para empoderarse como mujeres y como musulmanas (Cooke,

2001, p. 57).

Por su parte, Lila Abu-Lughod propone comprender las practicas religiosas de las mujeres
musulmanas desde sus propios contextos y términos, evitando interpretaciones que las vean

unicamente como victimas del islam (Abu-Lughod, 2006).

En esta linea, las hermenéuticas islamicas, en clave de género, proponen releer el Coran desde
una perspectiva de género. Asma Lamrabet (2001), por ejemplo, plantea un analisis profundo
de las aleyas que destacan el rol activo de las mujeres. La autora argumenta que el mensaje
original del islam es igualitario, y que ha sido desviado por las interpretaciones masculinas.
En este texto, las hermenéuticas se presentan como marco tedrico para interpretar algunas
dinamicas observadas, aunque las colaboradoras del trabajo de campo no citan directamente
a estas autoras, no obstante, mencionan la vision igualitaria del islam, ademas que no es

necesario el uso del concepto feminismo en el islam.

Saba Mahmood, en cambio, no se inscribe dentro del feminismo isldmico. Desde una postura
critica en antropologia influenciada por Talal Asad, Mahmood problematiza el concepto de
agencia. A partir de su investigacion con mujeres musulmanas cairotas, sostiene que la
agencia no siempre busca reconfigurar los roles de género, mas bien, es un compromiso y no

una sumision (Veena Das, como se cité en Mahmood, 2019).

A partir de esta idea, una de las colaboradoras, Amina (12 de noviembre de 2016), una mujer

shia, disefiadora, casada y asistente a las actividades de la AMMI, explica lo siguiente:

he visto que, gracias a la participacion tan activa de las mujeres dentro de la

Asociacion, hemos sido nosotras mismas quienes hemos encontrado la forma

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 45@



No des tu amor, sino a Allah. Practicas de acompariamiento... Articulo

de organizarnos y salir adelante. Hemos buscado abrir espacios y proponer
maneras de hacer las cosas que nos permitan estar mas presentes y ser tomadas
en cuenta. Lo digo con toda sinceridad: muchas veces trabajamos igual o hasta
mas que un hombre musulmén. Y en varias ocasiones lo hemos hecho sin su
ayuda. Aun asi, no pensamos que esto sea algo que solo nos toque a nosotras
o a ellos, porque todo lo que hacemos es parte del compromiso que tenemos
como musulmanas y musulmanes; es una responsabilidad compartida.

(Comunicacion personal, 12 de noviembre de 2016).

Este enfoque permite repensar la agencia de las mujeres musulmanas mas alla de los
parametros interpretativos occidentales. Siguiendo esta idea, en el caso de las mujeres shias
colaboradoras, figuras como Jadiya y Fatima no son simbolos de resistencia al orden

islamico; son, més bien, referentes idealizados de piedad y fortaleza.

Asi pues, en el discurso musulman en México, las mujeres no son actoras pasivas, mas bien
son agentes activas de su propia historia y desde diversas esferas, han participado
activamente en la difusion del mensaje divino. En este contexto, es fundamental incluir en la
discusion a la Asociacion Mexicana de Mujeres Islamicas (AMMI), una organizacidn que, a
través de su trabajo activo, busca posicionar a las mujeres —musulmanas y no musulmanas—
promoviendo la reflexion y el conocimiento. Asimismo, las hermanas de la mezquita Imam
Malik en San Cristobal de Las Casas, Chiapas, destacan por su papel activo dentro de la
comunidad; por lo cual, las mujeres de ambos espacios visibilizan otras formas de liderazgo

desde el islam.

Un mapeo de practicas y vinculos comunitarios entre Ciudad de México y
Chiapas

Plantear una cartografia del islam en México permite examinar las interacciones sociales que
surgen entre mujeres de diversas comunidades musulmanas, superando las diferencias
interpretativas propias del islam. Este enfoque pretende delinear como las practicas y
experiencias de las mujeres musulmanas en México se entrelazan y coexisten, adaptandose
al contexto geografico. Trazar este mapa de relaciones ofrece una vision integral de como las

mujeres dentro de estas comunidades generan y fortalecen vinculos, construyendo redes de

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 46@



Samantha Leyva Cortés Dossier

apoyo y espacios de pertenencia que consolidan su adscripcion a la umma o comunidad de

creyentes, a pesar de ser territorios y feligresias en disputa.

En el escenario musulman de la Ciudad de México, confluyen comunidades practicantes de
diversas escuelas de interpretacion de la sunna, como la salafi, ademas de comunidades sufis,
shias y ahmadias. No obstante, dicho crecimiento ha supuesto importantes retos para la
consolidacion y el fortalecimiento del islam en la Ciudad de México, ya sea, por el
desconocimiento general que existe sobre el islam como por las dificultades de practicarlo

en un entorno predominantemente catolico.

Durante los afios ochenta, la ausencia de mezquitas o lugares propios para congregarse llevod
a la comunidad musulmana a hacer uso de espacios provisionales, como departamentos
rentados por embajadas. Un ejemplo de ello fue el llamado “Club Egipcio”, financiado por
la Embajada de Egipto. Mas adelante, en los afos noventa, Omar Weston, un musulman
britanico, inicid un grupo de estudio en la Embajada de Pakistan, y en 1994 fundé un pequeno
centro en la colonia Del Valle. Este espacio, con el respaldo de las embajadas de Pakistan y
Arabia Saudita, seria el antecedente del actual Centro Cultural Isldmico de México (CCIM).
Para 1998, debido a la creciente afluencia de personas, este lugar resultd insuficiente, por lo
que se inauguro una musallah en la calle Musset, en Polanco, con el patrocinio de las mismas
embajadas y la incorporacion de imanes provenientes del extranjero. Sin embargo, a
consecuencia de las distintas interpretaciones del islam y el interés por el control de
posicionar una vision del islam como la hegemonica, las distintas posturas y la falta de
consenso para resolver desacuerdos derivaron en una ruptura dentro de la comunidad, lo que
llevo a la creacion del Centro Educativo de la Comunidad Musulmana A.C. (CECM). (Garcia
Linares, 2016; Hernandez Gonzalez, 2009; Leyva Cortés, 2020; Leyva Cortés, en revision-
a; Zeraoui, 2021;).

Diversas corrientes del islam también han echado raices en México, desde 1987 se encuentra
presente la Orden Sufi Jalveti Jerrahi. Ademads, en 1998, Carlos Rojas pronunci6 su shahada
y para el afio 2000 fundo el Centro Islamico A/ Hikmah en San Juan de Aragon, adoptando

el nombre como imam Isa Rojas.

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 47 @



No des tu amor, sino a Allah. Practicas de acompariamiento... Articulo

Mas adelante, en 2003, se produjo otra division dentro de la comunidad musulmana en
Meéxico, derivada de diferencias en la manera de interpretar y practicar el islam. Esto dio
lugar al surgimiento del Centro Salafi de México, identificado con una vision mas
conservadora y tradicional. Asimismo, aparecieron otros espacios como el Centro Islamico
Amir Al-Muminin, el Centro Ahlul Bayt y, en 2012, la Asociacion Mexicana de Mujeres
Islamicas (AMMI), que promueve la educacion islamica y sus valores. Esta asociacion brinda
espacios de reflexion abiertos a personas de cualquier creencia religiosa, espiritual o sagrada,
buscando asi fomentar un crecimiento espiritual que estimule el pensamiento critico dentro

del marco de las ensefianzas islamicas (Leyva Cortés, 2020).

En este sentido, la presencia de comunidades musulmanas es significativa en Ciudad de
México, sin embargo, el escenario religioso es fragmentado, ya que ciertas comunidades

buscan tener el control de los bienes de salvacion islamicos.

En el caso especifico de las mujeres que han decidido acercarse al islam —independientemente
de la linea de interpretacion— han encontrado en este discurso sagrado un espacio de
seguridad a través de las practicas islamicas, y esto se manifiesta de manera particular en el
uso de la vestimenta. El hiyab, como parte de la vestimenta isldmica, es una practica corporal
compleja que abarca tanto una dimension interna como una externa'®, ambas vinculadas con

un compromiso activo hacia la divinidad (Leyva Cortés, 2020).

Habiba (24 de enero de 2016), mujer shia, casada durante una reunidén para compartir

experiencias sobre el uso del hiyab, menciono lo siguiente:

El hiyab no es s6lo una forma de vestir, es un comportamiento que atafie tanto
a hombres como a mujeres. El Ziyab y la vestimenta isldmica debe cubrir, por
lo que no debe ser transparente, no debe mostrar la forma del cuerpo, es un
deber vestir sobrio para no llamar la atencion, esto no es ser poco atractivas ni
conservadoras, simplemente es ser una mujer respetable. Si me pongo el velo
es porque para mi significa algo, por lo tanto, hablamos de dos dimensiones
del hiyab, la exterior y la interior, es la que nosotras debemos entender, no
solo somos el exterior, las mujeres debemos cuidarnos, ya que nuestra imagen

es el espejo de lo que tenemos dentro, tenemos que proyectar ser una mujer

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 48 @



Samantha Leyva Cortés Dossier

respetable y que nuestro valor estd por dentro. (Notas de diario de campo, 24

de enero de 2016).

En su dimension externa, lejos de ser un simbolo de opresion, el siyab puede constituir una
expresion de identidad y autonomia para las mujeres. Desde la perspectiva de la AMMI, esta
prenda también actia como una proteccion contra lo que denominan ‘“‘contaminacién
simbdlica” de la mirada ajena, evitando la percepcion de ser afectadas o profanadas por el
juicio externo, una forma de contaminacion simbdlica a menudo inconsciente (Douglas,
1976). Siguiendo esta idea, Fatima (2016), comparti6é en una entrevista compartié un relato
sobre Fatima Az-Zahra: un dia, cuando estaba en su casa, entr6 un hombre ciego. En cuanto
lo supo, ella se cubrié con un manto. Alguien le pregunt6 por qué lo hacia si él no podia verla,
y ella respondié: “puede que no me vea, pero si puede olerme” (Comunicacion personal, 16
de enero de 2016). Por lo tanto, la vestimenta tradicional islamica y el hiyab permiten

mantener una pureza corporal, ademas de dar seguridad, recato y el pudor a las creyentes.

Durante el acto de la oracidn, esta idea cobra especial relevancia: no usar el Aiyab podria
hacer que el ritual se perciba como inadecuado o incluso invalido para algunos observadores
(Leyva Cortés, en revision-b). Asi, la vestimenta islamica no solo contribuye a la creacion de
comunidad, sino que también posee un componente simbodlico protector que preserva el
cuerpo de la “contaminacion” de una mirada casi tactil (Le Breton, 2007). En la figura 1, se

observa a las mujeres de la AMMI orando con el hiyab tras realizar las abluciones rituales.

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 49 e



No des tu amor, sino a Allah. Practicas de acompariamiento... Articulo

Figura 1. Imagen del salat

Fuente: Fotografia de la autora, Ciudad de México, 26 de junio de 2017.

Sin embargo, fuera de sus comunidades, las mujeres que usan el siyab enfrentan practicas de
violencia, por ejemplo, una hermana musulmana de Ciudad de México comenta: “Para las
musulmanas, usar el iyab en México es llamar la atencidn; en las calles nos gritan terroristas,
refugiadas o tontas. En el transporte publico, algunos hombres dicen entre ellos: 'si asi lo

199

esconde...”” (Layla, comunicacion personal, 2015). Estas actitudes reflejan como la mirada
social esta condicionada por construcciones culturales —atravesadas por el género— que

dictan lo que se considera “normal” o aceptable en ciertos contextos.

Ahora bien, otra actividad que busca apoyar a las mujeres son las sesiones de platicas sobre
temas femeninos, donde se abordan asuntos relacionados con las précticas isldmicas, los
conflictos internos, especialmente, cuestiones sobre la sexualidad. En estas reuniones, las
mujeres se sienten libres para intercambiar comentarios y hacer preguntas, lejos de la mirada
masculina. En la figura 2, se puede ver el banner informativo utilizado para difundir la

actividad.

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 500



Samantha Leyva Cortés Dossier

Figura 2. Banner de difusion de actividades de la AMMI

AU

Asociacion lexicana de Mujetes Islamicas

BIENVENIDAS

MUSULMANAS Y NO MUSULMANAS
Www. mUJereS|sIam|cas com

Platicas
Temas:

atrimanio con Mustlmn y Jurisprudencia,
Limpicza, Sl y ecicacion oo s dentrodelislam,
Gsadas con eraneros? Conseos|
Quieres abrazr el ilam’
nfluencia o o gruposrecicales en chicas occidetale *debat o,

TODOS LOS SABADOS 6:00 PM
EN:Calle Minerva 301B Col.Florida D.F

Fuente: Facebook AMMI

Otro de los objetivos de la AMMI ha sido crear un espacio donde las mujeres pudieran tener
un acercamiento previo a la formalizacion de alianzas matrimoniales, permitiéndoles conocer
sus derechos y obligaciones segun el islam, esto, para tratar de evitar maltratos por parte de
hombres musulmanes que llegan a México con promesas matrimoniales (Diario de campo,
2016). Cabe mencionar que, en el islam, no existe el concepto de noviazgo; mas bien, una
pareja se conoce con la intencion de concretar una alianza matrimonial (Medina et al., en

prensa).

En estas platicas, también se informa que la boda islamica es un ritual basado en la firma de
un contrato matrimonial, el cual es discutido por ambas partes, esto incluye si el matrimonio
serd permanente o temporal, los elementos de la dote y la aceptacion de mas esposas. Todos

estos puntos deben ser establecidos por la mujer y plasmados por escrito, de manera que el

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 51e



No des tu amor, sino a Allah. Practicas de acompariamiento... Articulo

matrimonio se convierte en un rito de paso reconocido por la comunidad de creyentes,

quienes actian como testigos para el cumplimiento del contrato (Medina et al., en prensa).

De tal forma, la alianza matrimonial en el islam forma parte de un modelo tradicional de
relacion heterosexual y binaria orientado a la reproduccion social. No obstante, este
fendmeno no es homogéneo: las experiencias y significados del matrimonio varian segin la
vertiente o comunidad isldmica. Frente a esta diversidad, muchas mujeres se organizan en
redes y grupos de apoyo donde comparten informacion sobre las implicaciones legales,
sociales y espirituales del matrimonio. Estas acciones buscan empoderar a las mujeres a
través del conocimiento, con el objetivo de protegerlas y garantizar su seguridad fisica,

emocional y economica (Medina et al., en prensa).

Por otra parte, en el extremo sur de México, en el estado de Chiapas, se encuentra la ciudad
de San Cristobal de Las Casas, un lugar con una notable diversidad religiosa concentrada
principalmente en tres colonias periféricas: Ojo de Agua, La Hormiga y Molino de los Arcos,
asentamientos organizados a partir de la desterritorializacion y reterritorializacion de la

diaspora chamula (Leyva Cortés et al., 2022).

Fue aqui donde comenz6 la da’wa, o invitacion al islam, con la llegada de dos granadinos
pertenecientes al Movimiento Mundial Murabitin, Aureliano Pérez Yruela y Esteban Lopez
Moreno. Su intencion era acercarse al Ejército Zapatista de Liberacion Nacional (EZLN); sin
embargo, al no concretarse el objetivo, decidieron aproximarse a las comunidades chamulas
de la periferia de San Cristobal. El islam fue bien recibido entre la poblacion, de hecho, en
este primer momento, aproximadamente cien familias decidieron convertirse al islam. No
obstante, con el tiempo, esta vision hegemodnica gener6d conflictos con otros sectores, que
eventualmente se separaron y formaron su propia comunidad. Hoy en dia, en San Cristobal
de Las Casas, existe una comunidad musulmana turca que ha organizado una madrasa,

ademads de otras comunidades sunnies y ahmadies (Leyva Cortés et al., 2022).

Es importante mencionar que las iglesias evangélicas establecidas en estas colonias también
jugaron un papel relevante en apoyar a las mujeres, muchas de las cuales sufrian violencia
por parte de sus esposos, a consecuencia del consumo excesivo de alcohol, necesario para las

practicas rituales en San Juan Chamula (Pérez-Enriquéz, 1989, como se citdo en Calderén

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 52@



Samantha Leyva Cortés Dossier

Lopez y Flores Arizmendi, 2001, p. 109). Por lo cual, las mujeres buscaron refugio en estas
iglesias que evitaban el consumo de bebidas etilicas, de tal forma, el islam al ser también una
opcion dentro de las interpretaciones en torno a lo sagrado se convirtidé en una opcion viable

gracias a la prohibicion explicita del consumo de alcohol en los preceptos islamicos.

Otra estrategia importante fue el establecimiento de un proyecto para que la comunidad
musulmana de San Cristobal alcanzara la autosuficiencia economica, a través de la educacion
y la ensefianza de oficios, asi como la produccion y comercializacion de productos. Segtn la
tesis de Sandra Cafas, se impartieron oficios de carpinteria para los hombres, mientras que
las mujeres recibieron formacion en costura y confeccion. Las ganancias obtenidas de la
venta de estos productos eran destinadas a la comunidad; ademas, la educacion fue un area
crucial, bajo la responsabilidad de las mujeres, quienes también gestionaron una guarderia y
un comedor comunitario (Cafias Cuevas, 2006). La autora sugiere que el proyecto isldmico
de los primeros afios buscaba generar independencia econémica para las mujeres, ademas de
proporcionar estabilidad mediante la creacion de espacios de cuidado que les permitieran

realizar otras actividades, como la gestion de la guarderia.

A pesar de las divisiones internas y los cambios en ciertas practicas, el islam ha seguido
consolidandose en la region. En una entrevista con Asma, una joven musulmana en sus veinte
afos, nacida en San Cristobal y miembro de la mezquita Imam Malik (véase figura 3),
expreso que su rol en la comunidad conlleva una gran responsabilidad, ya que su principal
funcion es compartir, transmitir y ensefiar el mensaje del islam. La comunidad cuenta con
una escuela primaria donde se imparten valores islamicos y se ensefia la lectura y recitacion
del Coran en arabe (véase figura 4). Ademas de su labor educativa, Asma estudia nutricion y
trabaja en un negocio que apoya a la comunidad, lo que refuerza su sentido de
responsabilidad en diversas areas que contribuyen al bienestar y la cohesion de su entorno

(Asma, comunicacién personal, 16 de septiembre de 2022).

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 53e@



No des tu amor, sino a Allah. Practicas de acompariamiento... Articulo

Figura 3. Fachada de la mezquita Imam Figura 4. Fachada de la madrasa o
Malik, San Cristobal de Las Casas, escuela islamica, San Cristobal de Las

Chiapas Casas, Chiapas

. Fuente: fotografia de la autora, 13 de
Fuente: fotografia de la autora, 29 de abril de septiembre de 2024.

2024.

En resumen, en este apartado se presentaron, de forma sucinta, algunos aspectos sobre el
establecimiento del islam en dos ciudades de México. Si bien las complejidades son amplias, no
podemos abordarlas de manera lineal ni aislada de su contexto geografico. Una constante en este
proceso es el conflicto por ser la comunidad con la visiéon “correcta” del islam, lo que conlleva un
aumento de la feligresia y, por lo tanto, en el control de los bienes de salvacion. A pesar de la constante
negacion de las distintas interpretaciones del islam, es crucial resaltar que, mas alla de las diferencias,
el trabajo activo con las mujeres es fundamental, pues permite verlas no como agentes pasivas, sino
mas bien actoras activas dentro de sus comunidades. La AMMI y la comunidad de la mezquita Imam
Malik en San Cristobal de Las Casas, son ejemplos claros de como las mujeres musulmanas siguen
creando espacios de seguridad y empoderamiento tanto en la esfera piblica como en la privada desde

una vision islamizada.

En el siguiente apartado, se analizardn estas experiencias a partir de los postulados de Sara
Ahmed, donde las emociones juegan un papel central, especialmente el sentimiento de
seguridad de Fina Anton, de tal forma, a partir de dichos postulados, se tratara de explicar la

percepcion del islam como una opcidn de seguridad emocional para las mujeres.

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 54@



Samantha Leyva Cortés Dossier

Cuidarse en la fe: mujeres musulmanas y seguridad emocional

Acercarse a la nocion de islam implica reconocerlo no solo como una forma de vida, sino también
como un acto de sumisioén, que —lejos de ser una sefial de debilidad, como se piensa en Occidente—
representa la aceptacion del orden divino, en la cual, las personas creyentes, al someterse, reconocen
el poder absoluto de la divinidad. En este contexto, la persona musulmana coloca en el mismo plano
lo fisico-biologico y lo espiritual, entendiendo que ambas son el medio para conocer a la divinidad

en todo lo creado.

Sin embargo, la imagen del islam ha sido construida a partir de diversos discursos que perpetuan una
vision orientalista, en gran medida influenciada por el contexto histdrico, consolidando la percepcion
de que el islam representa una amenaza constante para la cristiandad europea (Said, 2009). Esta
construccion se basa en la exaltacion de ciertas caracteristicas fisicas, ideoldgicas y geograficas que,
segin Roger Chartier (2005), generan representaciones impuestas por la cultura hegemoénica para
clasificar y marcar diferencias. De tal forma, las interacciones entre grupos sociales son objetivadas
a través de percepciones emocionales que construyen imagenes que representan un conjunto de
caracteristicas e interpretaciones; en este sentido, el ejercicio de representar implica presentar
mentalmente ideas, actitudes, valores, emociones y modelos que orientan la accion social de un grupo

en un contexto y tiempo especifico hacia otra colectividad (Jodelet, 1986; Sabido Ramos, 2019).

Como resultado, México, al formar parte de una vision del mundo dominada por valores occidentales,
hereda esta perspectiva. Asi, los estudios sobre el islam se inscriben dentro de esta mirada orientalista
y colonialista, de tal manera, es fundamental reconocer que la construccion del concepto de

musulman/a es historica.

Aunada a esta representacion del islam, se suma la imagen de sometimiento de las mujeres
musulmanas, en contraposicion con los casos antes expuestos, donde las mujeres se acercan a estas
comunidades en busca de seguridad emocional. Por lo cual, se presenta un cambio en la manera de
percibir al islam, que emana a partir de los sentidos, es decir, como un conjunto de sensaciones que
emergen del cuerpo y se definen como percepcion (Ingold, 2000). En otras palabras, se trata de un
conjunto de experiencias que se asimilan y que, a su vez, construyen socialmente una realidad —

islamizada— a partir de la experiencia sensorial.

“La etimologia del verbo sentir (sentire en latin clasico) refiere a percibir o ser afectado por algo”
(Marina y Lopez, 2005, como se citd en Sabido, 2019, p. 159). Asi, el islam afecta emocionalmente
a sus practicantes, “como un acto cognitivo y evaluativo” (Scheler, como se citd en Sabido, 2019, p.

161) que genera seguridad emocional. Por su parte, Sara Ahmed (2015) explica que la percepcion

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 55@



No des tu amor, sino a Allah. Practicas de acompariamiento... Articulo

hacia un objeto se moldea a partir de las historias previas y en como actores y actoras se ven afectados
y afectadas por €l. En relacion con a la percepcion hacia el islam, ya sea positiva o negativa, depende
de como las actoras se ven afectadas, es decir, se presenta una estrecha relacion de determinacion que
se “siente” en el cuerpo a partir de una emocion o un sentimiento (Ahmed, 2015, p. 27). En este caso,
es el sentimiento de seguridad emocional “construido culturalmente en estrecha relacion entre el

individuo y su comunidad ... que genera arraigo y pertenencia” (Anton, 2013, p.77).

Desde la antropologia de las emociones, la sensacion de seguridad es una experiencia incorporada,
relacional y situada, construida a través de practicas sociales, memorias afectivas previas y marcos
culturales que dan sentido a lo que significa sentirse seguro. Siguiendo este argumento, las emociones
se aprenden en comunidad; asi, las comunidades de fe son espacios de aprendizaje y produccion de
sensaciones, sentimientos y sentidos (Garcia Chiang, 2013; Sabido, 2019; Vargas y Mazariegos,
2023). Por ello, las musulmanas construyen, socialmente y (re)producen, en la cotidianeidad, un

esquema de estados afectivos a partir de su experiencia personal con el islam.

Esta base teodrica permite analizar como las practicas musulmanas generan espacios de seguridad y
autonomia para las mujeres. Por ejemplo, en la Ciudad de México, el hiyab se convierte en un simbolo
de identidad y proteccion; de igual forma, las reuniones privadas organizadas por la AMMI permiten
el intercambio de conocimientos y apoyo en torno a asuntos femeninos, incluyendo temas sensibles
como la sexualidad o los derechos matrimoniales, por mencionar algunos. Por su parte, en San
Cristobal de las Casas, estas actividades toman un enfoque en el desarrollo personal y comunitario,

apoyando a las mujeres en areas laborales y educativas, como el caso de Asma.

En ambos contextos, estas actividades crean en las participantes una experiencia sensorial y
emocional de pertenencia y seguridad, reforzando su sentido de comunidad y empoderamiento dentro

del islam.

Reflexiones de cierre

Para cerrar este documento, es importante integrar las ideas discutidas y destacar los aportes
al campo de estudio. El objetivo inicial fue demostrar cémo el islam puede funcionar como
un espacio seguro, resaltando la interaccion entre lo emocional y lo cotidiano, atravesado por
las creencias religioso-espirituales. En este contexto, el islam no se presenta Uinicamente
como un sistema de creencias, sino como una forma de vida que abarca todos los aspectos de

la existencia, articulando cuerpo, fe y experiencia.

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 56@



Samantha Leyva Cortés Dossier

Lejos de las representaciones estereotipadas que predominan en algunas narrativas
occidentales, el islam —en el entorno mexicano— ofrece a algunas mujeres la posibilidad de
encontrar seguridad emocional y sentido de pertenencia. A través de practicas analizadas en
este texto, se observa coémo ellas configuran espacios donde pueden desarrollarse tanto

individual como colectivamente.

Las estrategias desplegadas por mujeres conversas musulmanas en América Latina se
articulan en redes de estudio, acompanamiento y difusion religiosa desde un discurso de paz.
Aunque muchas de estas acciones se enmarcan en el discurso islamico tradicional, también
propician practicas situadas de cuidado colectivo. Este trabajo aporta a los estudios del islam,
mostrar como las mujeres generan comunidades emocionales que se alejan de marcos
analiticos centrados Unicamente en normas y estructuras, y propone una lectura que privilegia

la agencia, la vivencia situada y los afectos.

El uso de Tecnologias de la Informacién y la Comunicacion (TIC) ha sido clave para
desarrollar otras formas de hacer comunidad mas alla de las fronteras nacionales, donde la
cercania afectiva se basa mas en la conexion espiritual que en la proximidad fisica. En este
contexto, comunidades shia y sufies han promovido espacios virtuales y presenciales que
permiten tanto la practica religiosa como el acompanamiento sensible de trayectorias
diversas. Estas iniciativas muestran un islam contemporaneo expresado en clave relacional,

afectiva y situada.

Finalmente, este enfoque que vincula experiencia religioso-espiritual, cuerpo y emociones
permite comprender al islam como un lugar que ofrece acompafiamiento espiritual, cuidado
y posicionamiento. A futuro, seria pertinente explorar como varian estas experiencias, no solo
con mujeres, sino con personas gueer en otros contextos latinoamericanos, donde no se busca

alejarse del discurso sagrado, sino mas bien, ser y sentir desde el islam.

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 57@



No des tu amor, sino a Allah. Practicas de acompariamiento... Articulo

Referencias

Abu-Lughod, L. (2006). Do Muslim women need saving? Harvard University Press.

Adlbi Sibai, S. (2016). La carcel del feminismo: Hacia un pensamiento islamico
decolonial. Akal.

Ahmed, S. (2015). La politica cultural de las emociones. Universidad Nacional Autébnoma
de México.

Al Wassif, A. (2019). Una mujer en busca de una lengua. Liberoamérica.
https://liberoamerica.wordpress.com/2019/02/17/amirah-al-wassif-una-mujer-en-
busca-de-una-lengua-poesia-egipcia/

Anton, F. (2013). Aproximacion antropoldgica a la seguridad en las sociedades complejas.
Universitas, XI(19), pp. 73-100.
https://www.redalyc.org/articulo.0a?id=476147387008.

Arellano Tapia, N., De Reza Jiménez, A. Y., Morales Fragoso, G. y Colectiva Las del
Pozo. (2022). Jovenes cristianas por la justicia reproductiva: Defender el aborto
frente a los fundamentalismos religiosos. Iberoforum. Revista de Ciencias Sociales,
2(1), 1-24. https://doi.org/10.48102/if.2022.v2.n1.200.

Calderon Lopez, M. T. y Flores Arizmendi, A. H. (2001). San Juan Chamula: Abusos y
costumbres [Tesis de Licenciatura en Sociologia] Universidad Nacional Auténoma
de México.

Caiias Cuevas, S. (2006). Koliyal Allah Tsotson Kotik. Gracias a Allah que somos mas
fuertes. Identidades étnicas y relaciones de género entre los sunnies de San
Cristobal de Las Casas, Chiapas, México [Tesis de Maestria en Antropologial].
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social.

Castafieda Reyes, J. C. (2004). De la mujer en la tradicion religiosa y en algunos ejemplos
literarios del mundo islamico. Estudios de Asia y Africa, 39(3), 45-63. El Colegio de
Meéxico.

Chartier, R. (2005). El mundo como representacion. Gedisa.

Cooke, M. (2001). Women claim Islam. Routledge.

Douglas, M. (1976). Pureza y peligro. Siglo XXI.

Eliade, M. (2000). El mito del eterno retorno. Paidos.

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 58@


https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=476147387008

Samantha Leyva Cortés Dossier

Esteban, M. L. (2018). Comunidades o redes de apoyo mutuo: Experiencias de mujeres
feministas. En M. L. Esteban y J. M. Hernandez Garcia (Coords.), Etnografias
feministas: Una mirada al siglo XXI desde la antropologia vasca (pp. 361-385).
Bellaterra.

Frias Nogales, A. C. (2024). Reflexiones teorico-doctrinales sobre la mujer en el islam. En
S. Leyva Cortés y H. Mazariegos Herrera (Coords. y Eds.), Contribuciones al
estudio de lo religioso espiritual en América Latina en y desde miradas femeninas
(pp. 44-55). Boletin del Grupo de Trabajo Diversidad Religiones y Sociedad.
CLACSO.

Garcia Linares, R. J. (2016). Identidades islamicas glocales en México. En L. J. Martinez
Gomez y G. Zalpa (Eds.), Miradas multidisciplinarias a la diversidad religiosa
mexicana (pp. 189-216). Colegio de la Frontera Norte/RIFREM/Juan Pablos
Editores.

Garcia Chiang. A. (2013). Peregrimancion y procesion. Itinerarios religiosos diferenciados
en su espacializacion y corporeizacion. En M. A. Aguilar y P. Soto Villagran.
(Coords.) Cuerpos, espacios y emociones. Aproximaciones desde las ciencias
sociales (pp. 251-280). Universiad Autdbnoma Metropolitana, unidad Azcapotzalco/
Miguel Angel Porrua.

Gutiérrez Chong, N. y Nuiiez, R. (1998). Arquetipos y estereotipos en la construccion de la
identidad nacional de México. Revista Mexicana de Sociologia, 60(1), 81-90.
www.jstor.org/stable/3541257

Herndndez Gonzalez, C. (2009). El islam de la ciudad de México: La orden Halveti Yerrani
y su ritual de iniciacion a partir de los anios 80 del siglo XX [Tesis de Licenciatura
en Etnohistoria]. Escuela Nacional de Antropologia e Historia.

Ingold, T. (2000). The perception of the environment: essays on livelihood, dwelling and
skill. Routledge.

Jodelet, D. (1986). La representacion social: Fenomenos, concepto y teoria. Paidos.

Jung, C. G. (2002). Los arquetipos y el inconsciente colectivo. Trotta.

Kerenyi, K. y Ortiz-Oses, A. (1994). Arquetipos y simbolos colectivos. Anthropos.

Lamrabet, A. (2011). El Coran y las mujeres: Una lectura de liberacion. Icaria.

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 59@



No des tu amor, sino a Allah. Practicas de acompariamiento... Articulo

Le Breton, D. (2007). Adios al cuerpo: una teoria del cuerpo en el extremo contempordneo.
Editorial La Cifra.

Leyva Cortés, S. (2020). Todos los dias es ashura y cualquier lugar es Karbala.
Aprendizaje para poner el islam en el cuerpo desde la perspectiva de una
comunidad shia en la Ciudad de México. [Tesis de doctorado en Antropologia].
Universidad Nacional Auténoma de México.

Leyva Cortés, S., Gonzalez Calderén, S. T. & Quintana Noriega, M. C. (2022). La Da’wa
chiapaneca. Retrospectiva historica y antropoldgica sobre el desarrollo del islam en
San Cristobal de Las Casas, Chiapas. En E. A. Paz y R. J. Espino (Coords.), Entre
cruces y protestas. Sobre la investigacion religiosa en Centroamérica y el sur
mexicano (pp. 141-183). Seminario de Intersecciones de lo Religioso / Red
Centroamericana de Investigadores del Fendmeno Religioso. https://biblioteca-

repositorio.clacso.edu.ar/handle/CLACSO/180073

Leyva Cortés, S. (Manuscrito en revision-a). Un islam mexicano y jcristiano? Dindmicas
de adaptacion y (re)produccion. Seminario de intersecciones de lo Religioso.

Leyva Cortés, S. (en prensa). Biopolitica en la praxis corporal isldémica: Estrategias de
identificacion entre musulmanes y musulmanas shia. En K. Barcenas Barajas (Eds.)
y E. Zavala Pelayo, Rupturas epistémicas desde lo religioso y la cultura politica:
Repensar principios, perspectivas y dimensiones para mirar(nos). Instituto de
Estudios Sociales, UNAM / Centro de Estudios Sociologicos, El Colegio de
Meéxico.

Mahmood, S. (2019). Teoria Feminista y el agente social décil: algunas reflexiones sobre el
renacimiento islamico en Egipto. Papeles del CEIC, 1, 1-31. DOI
https://doi.org/10.1387/pceic.20282.

Mazariegos Herrera, H. (2024). “Torcer” la fe para sanar: Mujeres, iglesias incluyentes y
terapéuticas psicoespirituales. Convergencia. Revista de Ciencias Sociales, 31, 1-31.

https://doi.org/10.29101/crcs.v3110.22094.

Medina, A., Sotomayor, A. y Leyva, S. (Manuscrito en prensa). Matrimonios islamicos en
Meéxico, S. XIX-XXI: una perspectiva desde los tipos ideales. En De la genealogia a

la historia social de las familias. Universidad de Aguascalientes.

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 60@


https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/handle/CLACSO/180073
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/handle/CLACSO/180073
https://doi.org/10.1387/pceic.20282
https://doi.org/10.29101/crcs.v31i0.22094

Samantha Leyva Cortés Dossier

Medina Brener, L. (2015). Comunidades emocionales: Hacia la apertura de la historia de
las emociones. Historia y Grafia, (45), 203-213.
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?pid=S1405-
09272015000200203&script=sci_arttext

Mernissi, F. (1999). El haren politico: El profeta y las mujeres. Ediciones del Oriente y del
Mediterraneo.

Peléez, C. y Flores, E. (2022). Registros sensibles: Un andlisis desde el cuerpo, las
emociones y los sentidos de la organizacion de colectivas feministas en México.
Revista Interdisciplinaria de Estudios de Género de El Colegio de México, (8) 1, 1-
38. DOI: https://doi.org/10.24201/reg.v811.937

Razawi, A. A. (2012). Jadiya (P); la gran esposa del Profeta Mahoma (PB). Una breve
historia de la vida de la gran dama y la primera esposa del Profeta Muhammad.
Fundacion Cultural Oriente.

Ruiz Figueroa, M. (2002). La religion islamica: Una introduccion. El Colegio de México.

Sabido Ramos, O. (2019). El cuerpo como recurso de sentido en la construccion del
extranio. Una perspectiva sociologica. Universidad Autonoma Metropolitana,
Unidad Azcapotzalco/ Sequitur.

Said, E. (2009). Orientalismo. Debolsillo.

Scott, J. W. (2020). Sexo y secularismo. Universidad Nacional Autonoma de México/El
Colegio de México.

Shinoda Bolen, J. (2012) Arquetipoa femeninos a partir de los cinccuenta. Kairos.

Shinoda Bolen, J. (2015). Las diosas de cada mujer. Kair6s.

Vargas, C. y Mazariegos, H. M. C. (2023). Emociones, religion y espiritualidad.
Reflexiones a través de la antropologia. En O. Lopez Sanchez y R. Enriquez Rosas
(Coords.), Dimesion emocional: Abordajes andliticos y exploraciones empiricas
socioantropologicas e historicas. (pp.45- 67). FES Iztalacala / ITESO.

Zeraoui, Z. (2021). Les caractéristiques de I’islam mexicain. En S. Taussig (Ed.), L islam
au Mexique et en France: Regards croisés (pp. 103—128). Maisonneuve &

Larose/Hémisphéres Editions.

Revista Estudios N. 50 | junio — diciembre 2025 6le®



