
   

 

   

 

 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

El paisaje en la Antigüedad india, griega y romana 

 

Écfrasis de pinturas en el teatro latino y sánscrito: ¿Contacto cultural? 
 

Ekphrasis of Paintings in Roman and Sanskrit Theater: Cultural Contact? 

 

Roberto Morales Harley 

Universidad de Costa Rica, San José, Costa Rica 

roberto.moralesharley@ucr.ac.cr 

https://orcid.org/0000-0002-4752-8588 

 

DOI: https://doi.org/10.15517/d1nsy667 

Recepción: 15-07-2024 

Aprobación: 06-04-2025 

 

RESUMEN 

El artículo analiza la écfrasis de pinturas como un subtipo de écfrasis. Tras establecer la existencia del procedimiento tanto en Roma 

como en India, y tras repasar el marco histórico-geográfico de intercambios entre estas dos civilizaciones antiguas, se estudian, del lado 

latino, ocho menciones de pintura en Plauto (s. III-II a.e.c.) y, del lado sánscrito, una en Bhāsa (s. III e.c.), una en Śūdraka (s. IV e.c.), 

tres en Kālidāsa (s. V e.c.), dos en Harṣa (s. VII e.c.), dos en Bhavabhūti (s. VIII e.c.) y una en Rājaśekhara (s. IX e.c.). El propósito de 

la comparación es apoyar la hipótesis, avanzada por Rodríguez Adrados (2012), de que el contacto cultural podría haber resultado en 

una posible influencia del teatro latino en el teatro sánscrito. En concreto, se propone un préstamo desde la écfrasis de pintura en El 

eunuco 583-591 de Terencio (s. II a.e.c.) hacia la écfrasis de pintura en El discurso del embajador 6.15 - 12.6 de Bhāsa (s. III e.c.). Como 

conclusión, se arguye sobre la plausibilidad de esta supuesta influencia. 

 

Palabras clave: Écfrasis de pinturas, teatro latino, teatro sánscrito, El eunuco, El discurso del embajador. 

 

 

ABSTRACT 

The article analyzes the ekphrasis of paintings as a subtype of ekphrasis. Having established the existence of the procedure in both Rome 

and India, and having looked at the historical-geographical framework for exchanges between these two ancient civilizations, it studies, 

on the Roman side, eight references to paintings in Plautus (3rd-2nd centuries BCE), and on the Sanskrit side, one in Bhāsa (3rd century 

CE), one in Śūdraka (4th century CE), three in Kālidāsa (5th century CE), two in Harṣa (7th century CE), two in Bhavabhūti (8th century 

CE) and one in Rājaśekhara (9th century CE). The purpose of the comparison is to support the hypothesis, advanced by Rodríguez-

Adrados (2012), that cultural contact could have resulted in a possible influence from Roman theater into Sanskrit theater. Specifically, 

a borrowing from the ekphrasis of the painting in Terence’s (2nd century BCE) The Eunuch 583-591 into the ekphrasis of the painting 

in Bhāsa’s (3rd century CE) The Messenger’s Speech 6.15 - 12-6 is proposed. In conclusion, the plausibility of this supposed influence 

is argued. 

 

Keywords: Ekphrasis of paintings, Roman theater, Sanskrit theater, The Eunuch, The Messenger’s Speech. 

 

 

 

 

mailto:roberto.moralesharley@ucr.ac.cr
https://orcid.org/0000-0002-7066-0130
https://orcid.org/0000-0002-7066-0130
https://doi.org/10.15517/d1nsy667


Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

1. Écfrasis y écfrasis de pinturas 

 

En el mundo grecorromano, la écfrasis fue entendida como “una composición que expone en detalle y 

presenta ante los ojos de una manera manifiesta el objeto mostrado” (Teón, Prog. 118.6).1 Como 

ejemplos del procedimiento, el sofista alejandrino Elio Teón (s. I e.c.) menciona (Teón, Prog. 68) los 

casos de Heródoto (1.98), Tucídides (2.49 y 3.21), Filisto (Historia de Sicilia 8), Platón (Ti. 21e) y 

Teopompo (Filípicas 9). A este respecto, el orador y preceptista Hermógenes de Tarso (s. II-III e.c.) 

acude, con fines ilustrativos, a pasajes de Homero (Il. 2.217) y Tucídides (3.22). Por último, el rétor 

Aftonio (s. IV e.c.) amplía la lista con otros dos ejemplos de Homero (Od. 19.246) y Tucídides (7.43-

44). 

Desde una óptica contemporánea, la écfrasis se concibe bien como “la representación verbal 

de una representación visual” (Mitchell, 2009, p. 138) o bien como “una respuesta cognitiva a un texto 

que (re)presenta, narrativiza, alude o evoca a una obra de arte, y resulta en un diálogo colaborativo 

entre el artista, el escritor, el lector/espectador, el texto y la obra de arte” (Panagioditou, 2022, p. 48; 

traducción del autor). En este último sentido, no solo resulta clave la relación entre el texto y la obra 

de arte —sea esta real o ficticia— sino también la interacción entre el autor y el público. 

La écfrasis, en tanto procedimiento textual inspirado en el arte, tiene sus orígenes precisamente 

en Grecia, en el escudo de Aquiles de Il. 18.478-608. Para hallar el primer caso de este procedimiento 

en Roma, es preciso esperar alrededor de cinco siglos, hasta la fragmentaria descripción de algún 

objeto desconocido en el que habría figurado el mito griego de la gigantomaquia, según Bellum 

Punicum fr. 4 Strzelecki de Nevio (s. III a.e.c.). Tanto la forma como el fondo indican la influencia 

griega en los inicios romanos de esta práctica (Dufallo, 2013, p. 16). 

En Roma, la écfrasis se caracteriza, además de por esa suerte de continuidad que posibilita el 

mundo grecorromano, por el énfasis, no solo en la descripción vívida empleada por los oradores o por 

lo historiadores, sino también en la representación de “objetos artísticos en la poesía latina y en la 

novela latina” (Dufallo, 2020, párr. 1). En este sentido, el teatro latino no es la excepción. Tras las 

numerosas menciones de pinturas en las comedias de Plauto (s. III-II a.e.c.), se puede afirmar que la 

écfrasis de pinturas, como subtipo de esta práctica romana de hacer écfrasis de objetos artísticos, surge 

como tal con la pintura sobre la violación de Dánae por parte de Júpiter en Eun. 583-591 de Terencio 

(s. II a.e.c.).2 

Pese a que la evidencia arqueológica acerca del uso temático de pinturas en la Roma del siglo 

II a.e.c. es escasa (Germany, 2016, p. 61), referencias posteriores como la de Vitrubio (s. I a.e.c.) sobre 

paisajes en los parajes abiertos (De arch. 7.5.1-2),3 la de Plinio el Viejo (s. I e.c.) sobre retratos de 

atletas en los vestuarios (HN 35.2.5),4 o la de Suetonio (s. I-II e.c.) sobre escenas eróticas en las alcobas 

 
1 Cf. Las definiciones en Hermógenes, Prog. 22 y Aftonio, Prog. 36. 
2 Cabe destacar que, para efectos del análisis, no se pretende equiparar las menciones de pinturas en Plauto a la écfrasis en 

Terencio. La revisión de las primeras se ha llevado a cabo solo en tanto se han considerado precedentes del procedimiento 

ecfrástico como tal. Por otra parte, la presentación de los pasajes en las distintas secciones del artículo no se hace según lo 

habitual en los esquemas comparativos (ejemplos de la cultura A, ejemplos de la cultura B, paralelismos entre A y B). En 

cambio, se ha optado por una secuencia cronológica (precedentes en la cultura A, posible préstamo desde A hacia B, 

subsecuentes reelaboraciones en la cultura B). La razón es, precisamente, el argumento a favor del contacto cultural. 
3 E.g., “Pero, en los espacios abiertos, como en los salones, gracias a las grandes dimensiones de las paredes, dibujaron 

frentes de escenarios según la norma trágica, cómica o satírica”. 
4 E.g., “Ellos mismos adornan incluso sus vestuarios con retratos de atletas de la palestra ”. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

(Tib. 44),5 hacen suponer que se trataba de una práctica común, con especial propensión a los temas 

mitológicos o sexuales, como es el caso de la citada obra de Terencio. 

En India, a su vez, el concepto grecorromano de ἔκφρασις/ecphrasis cuenta con un paralelismo 

en el concepto sánscrito de citra-phalaka (tabla para pintura). En el teatro sánscrito, el citra-phalaka 

es una representación verbal de una pintura que “crea un efecto retrospectivo y permite a los 

espectadores examinar incidentes o personajes pasados… incidentes venideros… [o] la identificación 

de las dramatis personae” (Dange, 1994, p. 132; traducción del autor). Así, esta versión sánscrita de 

la écfrasis de pinturas, que normalmente ocupa un lugar crítico de la trama, se puede vincular, 

respectivamente, con la analepsis, con la prolepsis y con la anagnórisis. 

El presente artículo repasa todas las menciones de pinturas en las comedias de Plauto (Asin. 

154-155 y 763-767, Capt. 998-1000, Epid. 623-624, Men. 143-144, Merc. 313-315, Poen. 1271-2172 

y Stich. 270-271), así como todas las descripciones de pinturas en el teatro sánscrito (de Bhāsa, La 

visión de Vāsavadattā 6.11.6-8; de Śūdraka, El carrito de arcilla 2.0.1-2; de Kālidāsa, Mālavikā y 

Agnimitra 1.3.16-17 y 22, Urvaśī conquistada por la valentía 2.9.75-76 y El reconocimiento de 

Śakuntalā 6.13.7-13; de Harṣa, El collar de perlas 2.0.49-53 y El deleite de las serpientes, 2.8-9; de 

Bhavabhūti, El último lance de Rāma 1.15.7-10 y Mālatī y Mādhava 2.0.79-80; y de Rājaśekhara, La 

estatua perforada 1.32.23-27).6 En adición, se propone, como posible explicación para el paralelismo 

en la écfrasis de pinturas entre el teatro latino y el sánscrito, el contacto cultural desde el mundo 

grecorromano hacia la India, específicamente, el posible préstamo de Eun. 583-591 de Terencio en El 

discurso del embajador 6.15-12.6 de Bhāsa. 

 

2. De Roma a India 

 

Estrabón (Geog. 15.7 y 73), Floro (Hist. Rom. 4.12), Dión Casio (Hist. Rom. 54.9) y Orosio (Hist. Adv. 

Pag. 6.12) mencionan varias embajadas desde la India hacia el emperador Augusto, mientras que en 

Mahābhārata 2.28.48-53 se dice que Sahadeva logra el sometimiento, entre otros pueblos, de Roma, 

para beneficio de su hermano, el emperador Yudhiṣṭhira. Sin duda, alrededor del cambio de milenio, 

estas dos civilizaciones tenían conocimiento suficiente de la existencia de su contraparte, así como 

algún tipo de interrelación. 

Existe evidencia de un significativo contacto comercial entre Roma e India, aproximadamente 

desde el 30 a.e.c., año de la incorporación de Egipto como provincia romana por parte de Augusto, y 

hasta bien pasada la caída del Imperio Romano, alrededor del 550 e.c., con el abandono del puerto 

marítimo de Berenice (actual Egipto) en la costa occidental del Mar Rojo (Grønlund Evers, 2017, pp. 

1-2). Las fuentes, principalmente arqueológicas (Suresh, 2004), numismáticas (Meyer, 2007) y 

epigráficas (Ast y Bagnall, 2016), permiten una reconstrucción a grandes rasgos de la historia de esta 

interacción. 

 
5 E.g., “También por esta razón, una tabla pintada de Parrasio, en la que Meleagro era complacido con la boca por Atalanta, 

que le fue legada con la opción de que, si se ofendía por el tema, recibiría en su lugar un millón de sestercios, no solo la 

prefirió, sino que incluso la consagró en su alcoba”. 
6 Las referencias, en las obras latinas, son a los números de verso. En las obras sánscritas, en cambio, estas incluyen el 

número de acto (cuando hay más de uno), el número de verso dentro de dicho acto y los números de línea del pasaje en 

prosa que sigue a cada verso según las ediciones empleadas. Cuando el texto está en prácrito, se cita mediante su chāyā 

(glosa sánscrita). 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

Los principales contactos, en el marco de eventuales influencias y préstamos de carácter 

literario, ocurrieron entre el Imperio Romano (27 a.e.c. - 476 e.c.) y el Imperio Kushán (s. I-III e.c.) 

(Thorley, 1979). La historia de los kushán es conocida tan solo en términos generales (Chakravarti, 

2016). Bajo el mando del rey Kujula Kadphises, alcanzan la supremacía sobre las otras tribus yuezhi 

y extienden su territorio hasta Kabul (actual Afganistán). De esta época, se conservan varias monedas 

de cobre, con inscripciones bilingües en griego y en prácrito. 

La evidencia apunta a que Kujula Kadphises, el primer emperador kushán, es sucedido por 

V’ima Taktu y este, a su vez, por V’ima Kadphises. Bajo el mando de V’ima Kadphises, los kushán 

extienden su territorio hasta la cuenca del Ganges (actual India) y empiezan a utilizar un sistema de 

monedas de oro que sugiere una influencia romana, tanto por su peso como por su decoración. El 

intercambio con Roma se da principalmente a través del delta del Indo (actual Pakistán). 

De acuerdo con la cronología de Falk (2001), V’ima Kadphises es sucedido por Kanishka I 

(127-149/150 e.c.), quien lidera la mayor extensión territorial del Imperio Kushán. Tras el reinado de 

Kanishka I, sigue el de Huvishka (155-187/188 e.c.), caracterizado por la acuñación de monedas de 

oro con imágenes de divinidades indias y griegas. Huvishka es sucedido por Vasudeva I (191/194-

225/227 e.c.), quien es el primer emperador kushán en asumir un nombre de procedencia sánscrita. 

Tras Vasudeva I, vienen, sucesivamente, Vasishka, Kanishka II, Kanishka III y Vasudeva II. Este 

último, en el poder hacia finales del siglo III e.c., es considerado el último emperador kushán. 

El comercio entre Roma e India abarcó, por un lado, la importación, desde el Océano Índico, 

de materias primas, comidas y bebidas; textiles y ropa; productos a granel, como metales no preciosos, 

maderas y piedras; productos de origen vegetal, como especias, plantas aromáticas, productos de 

higiene personal, medicamentos y tintes; esclavos; animales; y objetos preciados, como piedras 

preciosas, cuentas semipreciosas y productos animales (Cobb, 2018, capítulo 6). 

Por otro lado, la exportación, desde el mundo mediterráneo, fue de materias primas y aceite de 

oliva; vino; textiles y ropa; productos de origen vegetal, como especias, compuestos, medicamentos y 

tintes; esclavos; animales; cristalería y vidrio; objetos de piedra y terracota; metales no preciosos, como 

cobre, latón, bronce, hierro, plomo y estaño; metales preciosos, como oro y plata; y objetos preciados, 

como piedras preciosas y coral (Cobb, 2018, capítulo 7). 

Ante este amplio panorama de contacto comercial, no resulta descabellado conjeturar algún 

tipo de contacto cultural. De hecho, en Gandhara (actuales Afganistán, Pakistán e India), esto es, en 

pleno territorio de los kushán, se desarrolla un estilo de arte con claras influencias helenísticas y 

romanas, denominado “estilo de Gandhara” (Nehru, 1989). Entre sus representaciones más llamativas, 

está un “caballo de Troya” datado entre los s. II-III e.c. (Karttunen, 2001, pp. 179-180), el cual coincide 

con la descripción brindada en Aen. 2 de Virgilio (s. I a.e.c.). 

Más aún, a través de las similitudes entre Los diez libros de arquitectura de Vitrubio (s. I a.e.c.) 

y el Mānasāra Śilpaśāstra (El tratado de arquitectura sobre la esencia de las medidas) de autor anónimo 

(s. V e.c.), es habitual aceptar la influencia grecorromana en la arquitectura india (Jairazbhoy, 1963, 

p. 141). Lo mismo sucede con la aceptación de la influencia grecorromana en la astronomía/astrología 

india, la cual queda evidenciada mediante textos como el Yavana-jātaka (El horóscopo de los griegos), 

del s. II e.c., o el Romaka-siddhānta (El tratado de los romanos), del s. VI e.c., que, además, se 

considera el texto base de una de las cinco escuelas contemporáneas de la materia en India (Plofker, 

2011, p. 471). 

En el ámbito literario, la épica latina y la épica sánscrita han sido correlacionadas desde la 

perspectiva del contacto cultural en varias ocasiones (Duckworth, 1961; Lallemant, 1959; Lévêque, 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

1880; Wulff Alonso, 2008, Apéndice), mientras que algo similar ha ocurrido con el teatro griego y el 

teatro sánscrito (Free, 1981; Walker, 2004; Weber, 1852/1878; Windisch, 1882). No obstante, la 

correlación directamente entre el teatro latino y el teatro sánscrito no es una que hasta el momento 

haya sido explotada por la crítica, aun cuando uno de los grandes especialistas en materia de contactos 

culturales entre el mundo grecorromano y la India, al referirse a las obras del teatro sánscrito, sugiere 

“que es muy posible, creo, que hayan recibido influjos de la comedia latina” (Rodríguez Adrados, 

2012, p. 10). 

En los primeros siglos de la era común, gracias en gran medida a la Pax Romana, las bibliotecas 

y librerías con textos en latín proliferaron, no solo en la propia Roma, sino a lo largo y ancho del 

Imperio Romano, especialmente en los grandes centros urbanos a lo largo del trayecto desde el 

Mediterráneo hasta la India, como Asia Menor y quizás incluso la misma Alejandría (White, 2009, p. 

271). Marineros, mercaderes, pobladores o hasta esclavos romanos pueden haber llevado algunas obras 

del teatro latino, a través de puertos marítimos como Barbarikon (actual Pakistán) o Barígaza (actual 

India), hasta el territorio kushán, donde estas podrían haber sido traducidas o adaptadas, de tal modo 

que llegaran a influir en los orígenes del teatro sánscrito. Claro está, esta sería solo una posibilidad 

entre muchas, pero una que, a la fecha, no ha sido abordada. 

 

3. Pinturas en Plauto 

 

En todo el corpus de las comedias de Plauto, hay ocho menciones de pinturas (Knapp, 1917), las cuales 

se incluyen a continuación, enumeradas como los pasajes 1-8. Los dos primeros pasajes proceden de 

La comedia de los asnos. En el primero, se lee una tajante aseveración proferida por una alcahueta que 

está en el proceso de negociar los encuentros entre un joven y una cortesana, quien además es su propia 

hija. 

Para la alcahueta, su profesión implica, necesariamente, la oposición alcahueta/joven: este 

quiere a la cortesana, pero aquella desea el dinero. La alcahueta insiste en que esto es conocimiento 

general, nunca desmentido por “medio de comunicación” alguno. Entre dichos medios, cita la 

escultura, la pintura y la escritura. Así, la representación pictórica se concibe como capaz de llevar un 

mensaje. 

 

Pasaje 17 

nam neque fictum usquamst neque pictum neque scriptum in poematis 

ubi lena bene agat cum quiquam amante, quae frugi esse volt. 

Pues en ninguna parte fue esculpido, pintado o escrito en un poema que una alcahueta que quiere ser útil actúe 

bien con algún amante. 

(Plauto, Asin. 174-175) 

 

En el segundo pasaje, un parásito le ayuda al joven a redactar un contrato entre las tres partes 

interesadas, a saber, la alcahueta, la cortesana y el propio joven, a fin de que este pueda disfrutar del 

anhelado encuentro en los términos que estime oportunos. El parásito escribe que, por la módica suma 

de veinte minas, la cortesana deberá guardar exclusividad con el joven por un período de un año. 

 
7 Para Plauto, el texto latino corresponde a Nixon (Plautus, 1916, 1917, 1924, 1930 y 1952). Las traducciones españolas 

son del autor. A lo largo del artículo, las citas incluyen resaltados ad hoc para enfatizar las partes relevantes. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

Además, continúa el parásito, la cortesana permanecerá asilada, evitando contacto alguno con otro 

hombre, y no tendrá acceso a cartas ya escritas ni a tablillas de cera en las que pueda escribirlas. 

En medio de esta cómica exageración, se incluye la prohibición relativa a la posesión de 

pinturas. En la Roma de los siglos III-II a.e.c., las pinturas se hacían en tablas de madera a las que se 

aplicaba, mediante la técnica del encausto, cera caliente con diferentes colores. Así, una pintura vieja 

y en desuso podía, perfectamente, convertirse en una carta. Como en el pasaje anterior, queda claro el 

vínculo entre la pintura y la escritura. 

 

Pasaje 2 

et si qua inutilis 

pictura sit, eam vendat: ni in quadriduo 

abalienarit, quo abs te argentum acceperit, 

tuos arbitratus sit, comburas, si velis, 

ne illi sit cera, ubi facere possit litteras. 

Y, si tiene alguna pintura en desuso, que la venda; y, si no la ha desechado en cuatro días desde que haya recibido 

de ti el dinero, que quede a tu discreción: si quieres, la quemas, para que no tenga cera donde pueda escribir una 

carta. 

(Plauto, Asin. 763-767) 

 

El tercer pasaje se ha extraído de la comedia Los prisioneros. Allí, un esclavo le cuenta a un 

viejo sobre los tormentos que ha vivido como parte de su servidumbre. El esclavo compara las canteras 

de su historia personal con el Aqueronte de la mitología griega, a partir del tertium comparationis de 

los tormentos. En este sentido, Aqueronte no remite específicamente al río, situado junto al 

Piriflegetonte y el Cocito, por el que el barquero Caronte llevaba a las almas a la otra orilla del más 

allá, sino, por medio de la sinécdoque, a todo el Hades. En una de las secciones del Hades, a saber, el 

Tártaro, Ticio tenía a un buitre anidando en sus entrañas por haber intentado violar a Leto, Ixión giraba 

sin cesar en una rueda por haber acosado a Hera, Sísifo empujada sin descanso una roca por haber 

raptado a Thánatos, y Tántalo sufría hambre y sed eternas por haber servido a Pélope como comida 

para los dioses. 

Según el esclavo de la comedia, las pinturas en las que vio tormentos como los referidos no 

alcanzaban la magnitud de la realidad que experimentó en las canteras. Así, se aprecia, no solo la 

asociación entre pintura romana y mitología griega, sino también una concepción de inferioridad 

atribuible a la ficción de lo pintado con respecto a la realidad de lo vivido. Por último, el detalle de 

hablar de una gran cantidad de tales pinturas sugiere, al menos, la popularidad del procedimiento para 

la época. 

 

Pasaje 3 

Vidi ego multa saepe picta, quae Acherunti fierent 

cruciamenta, verum enim vero nulla adaeque est Acheruns 

atque ubi ego fui, in lapicidinis  

Yo vi, con frecuencia, muchas pinturas que representaban los tormentos del Aqueronte. Pero, en verdad, no hay 

ningún Aqueronte como las canteras donde estuve. 

(Plauto, Capt. 998-1000) 

 

En Epídico, se halla la siguiente mención, citada como el pasaje 4. Un joven describe, para su 

esclavo, a una muchacha que ha comprado, justo cuando ella viene llegando en compañía del usurero 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

que la vendió. La descripción se sirve de la prosopografía y el físico se visualiza de abajo hacia arriba. 

La hermosura de la muchacha se compara con una pintura. Pese a que el ejemplo no es propiamente 

una écfrasis, llama la atención la yuxtaposición de la descripción y la pintura. Cabe destacar que, en 

los versos que siguen al pasaje citado, se menciona, además, a los pintores griegos Zeuxis (s. V-IV 

a.e.c.) y Apeles (s. IV a.e.c.). 

 

Pasaje 4 

usque ab unguiculo ad capillum summumst festivissuma. 

estne consimilis quasi cum signum pictum pulchre aspexeris? 

Desde las pequeñas uñas de sus pies hasta el más elevado cabello de su cabeza, es hermosísima. ¿No es como si 

hubieras visto un cuadro pintado a la perfección? 

(Plauto, Epid. 623-624) 

  

En Los Menecmos, uno de los dos jóvenes que llevan el mismo nombre habla con su parásito 

mientras lleva, bajo su capa, un manto de su esposa. El joven se compara en belleza a Catameito 

(Ganimedes), quien fuera raptado por Zeus para ser copero de los dioses, y a Adonis, quien fuera 

amado apasionadamente por Afrodita. Aquí, en el pasaje 5, se evidencia, por primera vez, el énfasis 

en los temas mitológicos de carácter sexual que va a ser determinante en la écfrasis de pintura de 

Terencio. Además, se habla, por primera vez de una tabula picta (tabla pintada), nomenclatura que 

será, precisamente, la empleada para la versión india del procedimiento: citra-phalaka (tabla para 

pintar). 

 

Pasaje 5 

Dic mi, enumquam tu vidisti tabulam pictam in pariete, 

ubi aquila Catameitum raperet aut ubi Venus Adoneum? 

Dime, ¿tú alguna vez viste una tabla pintada en la pared donde el águila raptara a Catameito o donde Venus, a 

Adonis? 

(Plauto, Men. 143-144) 

  

El pasaje 6, tomado de El mercader, es parte de un diálogo entre dos viejos. Uno de los viejos 

está enamorado y le cuenta al otro los pormenores de su enamoramiento. El otro viejo, en una ruptura 

de la ilusión escénica, le dice al público que el primer viejo es casi una caricatura de amante. En Roma, 

el amor se asocia con la juventud, por lo que un viejo enamorado no deja de tener algo de ridículo. El 

contraste con la perfección de la muchacha del pasaje 4, que también era comparada con una pintura, 

es significativo. 

 

Pasaje 6 

Si umquam vidistis pictum amatorem, em illic est. 

nam meo quidem animo vetulus decrepitus senex 

tantidemst quiasi sit signum pictum in pariete. 

Si nunca viste a un amante pintado, ahí lo tienes. Pues, en mi opinión, un viejo senil y decrépito vale casi tanto 

como si fuera un cuadro pintado en la pared. 

(Plauto, Merc. 313-315) 

 

En El cartaginesito, según el pasaje 7, tras la feliz reacción de un viejo ante la escena del joven 

abrazando a la cortesana que ha sido reconocida como hija de dicho viejo, el propio joven se lamenta, 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

de forma hiperbólica, por la muerte de los pintores Zeuxis y Apeles, mencionados también en Epídico, 

pues solo ellos habrían sido capaces de plasmar en pintura la emoción del momento. 

 

Pasaje 7 

O Apella, o Zeuxis pictor, 

cur numero estis mortui, hoc exemplo ut pingeretis? 

¡Oh, Apeles! ¡Oh, pintor Zeuxis! ¿Por qué moristeis tan pronto como para que pintarais este retrato? 

(Plauto, Poen. 1271-1272) 

 

En el último pasaje plautino, procedente de Estico, un parásito va a casa de una mujer que lo 

mandó a llamar y se encuentra, en el camino, con un esclavo de la mujer. Quizás en alusión al nombre 

del esclavo Pinacio, puesto que el latín Pinacium (“Pinturita”) es un diminutivo formado a partir del 

griego πίναξ (pintura), el parásito hace un breve chiste que incluye una mención más a la pintura. 

 

Pasaje 8 

hoc vide, 

satin ut facete, aeque atque ex pictura, astitit? 

Mira esto: ¿Acaso no posa muy elegantemente y como desde una pintura? 

(Plauto, Stich. 270-271)  

 

4. El posible préstamo: De El eunuco de Terencio a El discurso del embajador de Bhāsa 

 

Si bien el arte indio cuenta con precedentes en los petroglifos de las Cuevas de Bhimbetka, que se 

remontan a 8000-2500 a.e.c. (Brooks y Wakankar, 1976), así como en la escultura, la cerámica 

decorada y las figurillas de terracota de la Civilización del Valle del Indo, que datan de 3200-1200 

a.e.c. (McIntosh, 2008); con todo, el arte indio no comienza a desarrollarse de manera significativa 

sino hasta el s. III a.e.c., con el arte budista del Imperio Maurya (García-Ormaechea, 1996, p. 370). 

En el caso de la pintura, los mayores exponentes, esto es, los frescos de las Grutas de Ajanta 

(s. V e.c.), de las Grutas de Elephanta (s. VI e.c.) y de las Grutas de Ellora (s. VI e.c.), son bastante 

posteriores a los contactos de India con el mundo grecorromano. Más aún, las pinturas no se mencionan 

ni una sola vez en todo el corpus de la literatura védica y sus primeras menciones en la literatura 

sánscrita son posteriores al Reino Greco-bactriano de los s. II-I a.e.c. (Arora, 2011, p. 55). En 

consecuencia, tales menciones son posteriores al teatro latino de Plauto y de Terencio; y, lo que interesa 

más para efectos de la presente propuesta, son posteriores a El eunuco, obra de alrededor del 161 a.e.c. 

Ahora bien, en los estudios sobre el contacto cultural, la plausibilidad histórica siempre debe 

complementarse con la admisibilidad filológica, por lo que el contraste, en los pasajes 9 y 10, de los 

textos latino y sánscrito en cuestión resultará clave para fundamentar el argumento. 

El pasaje 9 pertenece a El Eunuco de Terencio. Allí, un joven se hace pasar por un eunuco a 

fin de poder estar más cerca de una muchacha que vive en casa de una cortesana. Al quedar la casa 

sola cuando la cortesana y sus criadas se marchan a comer, la muchacha se dispone a tomar un baño. 

Justo antes de bañarse, la muchacha detiene su mirada en una pintura que representa el mito de la 

violación de Dánae por parte de Zeus. 

En el mito griego, el padre de la princesa Dánae se había enterado, a través de un oráculo, de 

que el hijo nacido de su hija le traería la muerte, por lo que había tomado la decisión de encerrar a su 

hija y evitar, así, cualquier contacto con potenciales parejas, así como cualquier embarazo y eventual 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

parto. Con todo, el dios Zeus logró sortear el obstáculo al transformarse en una lluvia de oro que 

penetró en el encierro, dejó encinta a Dánae y resultó en el nacimiento del héroe Perseo.8 

De vuelta en el teatro latino, el joven también mira el cuadro. La contemplación le suscita una 

reflexión: Si un dios jugó ese “juego” (eufemismo para la violación), si traspasó el límite marcado por 

unas “tejas” ajenas (metonimia para la casa), si lo hizo aun siendo “El que hace temblar las más altas 

regiones del cielo con su trueno” (parodia de Enio Ann. 48 y 263), en suma, si Zeus violó a Dánae, 

¿cómo Quéreas no habría de violar a Pánfila? La premisa implícita es que los dioses son modelos de 

conducta. 

Entre las principales características de esta écfrasis de pintura están (1) la referencia expresa al 

proceso de pintar (tabulam… pictam), (2) el deíctico que acerca la pintura al sujeto de la enunciación 

(pictura haec), (3) el pronombre que introduce la écfrasis (quo), (4) la inclusión de un acto de 

hostigamiento sexual (misisse… in gremium), (5) la comparación con un fenómeno atmosférico 

mitologizado (imbrem aureum), (6) la mención de la víctima (Danaae) y el victimario (Iovem), (7) la 

descripción detallada del acoso (deum sese in hominem convortisse atque in alienas tegulas venisse 

clanculum: per inpluvium fucum factum mulieri), (8) la pregunta retórica, en primera persona, que 

pretende racionalizar el crimen (ego homuncio hoc non facerem?), (9) la fanfarronería del criminal 

(ego illud vero itidem ac lubens) y (10) la analogía de fondo que correlaciona la pintura con la obra 

(Zeus : Dánae :: Quéreas : Pánfila). 

 

Pasaje 99 

dum adparatur, virgo in conclavi sedet 

suspectans tabulam quandam pictam: ibi inerat pictura haec, Iovem 

quo pacto Danaae misisse aiunt quondam in gremium imbrem aureum. 

egomet quoque id spectare coepi, et quia consimilem luserat 

iam olim ille ludum, inpendio magis animus gaudebat mihi, 

deum sese in hominem convortisse atque in alienas tegulas 

venisse clanculum: per inpluvium fucum factum mulieri. 

at quem deum! qui templa caeli summa sonitu concutit. 

ego homuncio hoc non facerem? ego illud vero itidem ac lubens. 

mientras lo preparan, la muchacha se sienta en su cuarto observando una tabla pintada. Allí, estaba esta pintura 

en la que Júpiter, dicen, una vez envió una lluvia de oro hacia el regazo de Dánae. Yo también empecé a verla 

y, dado que él ya había jugado un juego similar, mi corazón se alegró aún más: un dios que se convirtió en 

hombre y penetró en secreto bajo unas tejas ajenas, a través del impluvio, como un engaño dirigido a una 

mujer. ¡Y qué dios! “El que hace temblar las más altas regiones del cielo con su trueno”. ¿Y un simple hombre 

como yo no lo haría? ¡En verdad, hice lo mismo y con gusto! 

(Terencio, Eun. 583-591) 

  

El pasaje 10 ha sido tomado de El discurso del embajador de Bhāsa, un dramaturgo del norte 

de la India que habría escrito alrededor del s. III e.c.10 Estas coordenadas espaciotemporales lo harían 

coincidir con el Imperio Kushán y con la época de contactos con el Imperio Romano. El discurso del 

 
8 Apolodoro (Bibl. 2.4). 
9 Para Terencio, el texto latino corresponde a Sargeaunt (Terence, 1918). Las traducciones españolas son del autor. 
10 Cabe destacar que las 13 obras descubiertas en Trivandrum a inicios del s. XX e.c. por Gaṇapati Śāstrī y atribuidas al 

dramaturgo Bhāsa son objeto de numerosas controversias en cuanto a su autoría y a su datación, la cual llega a variar hasta 

en doce siglos. Para efectos de este artículo, se sigue la datación de Bansat-Boudon (1992, p. 38), quien sitúa a Bhāsa en 

el s. III e.c. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

embajador constituye una adaptación teatral de un episodio de la épica sánscrita Mahābhārata, 

específicamente del Bhagavadyānaparvan (“El libro del viaje del bienaventurado”), es decir, MBh. 

5.70-137. 

En la épica sánscrita, la trama se centra en la visita del embajador Kṛṣṇa, que lleva a los 

malvados Kauravas un mensaje pacífico, aunque firme, de parte de sus primos los Pāṇḍavas. Tras el 

arribo de Kṛṣṇa, el testarudo Duryodhana intenta capturarlo. En el teatro sánscrito, una de las 

principales innovaciones con respecto a este texto fuente es el añadido de una pintura, que representa 

la humillación de la princesa Draupadī por parte del malvado príncipe Duḥśāsana y que corresponde a 

acontecimientos narrados con antelación en el mismo Mahābhārata, específicamente en el 

Dyūtaparvan (“El libro del juego de dados”), es decir, MBh. 2.43-65, donde Duḥśāsana arrastra de los 

cabellos a Draupadī y, después, intenta desnudarla. 

La descripción de la humillación en El discurso del embajador se desarrolla en estos términos: 

En una hermosa pintura, se observa cómo Duḥśāsana arrastra de los cabellos a Draupadī. Al ser 

violentada, Draupadī resplandece, como la porción de la luna que queda sin ser devorada por el 

demonio Rāhu durante un eclipse lunar. En la pintura figuran, además, los cinco esposos de Draupadī, 

encolerizados por la afrenta: Bhīma, también llamado Vṛkodara (“Vientre de lobo”), que quiere 

derribar hasta sus cimientos el salón del trono donde todos están reunidos; Arjuna, su arco Gāṇḍiva 

listo para el combate, quien considera que con facilidad podría derrotar a todos los reyes que se hallan 

presentes; los gemelos Nakula y Sahadeva, comparados con cervatillos, que están dispuestos a hacerle 

frente a la fuerza leonina de Duḥśāsana; y el mayor de los cinco, Yudhiṣṭhira, que apenas alcanza a 

contenerlos. 

El cuadro se completa con algunos personajes más. Duryodhana, líder del bando Kaurava, no 

comprende cómo su accionar pueda ser tenido por injusto. En cambio, censura a los cinco hermanos 

por su incapacidad para perdonar el error que fue la referida humillación. Śakuni, rey de Gāndhāra y 

experto en el juego de dados, triunfa sobre Yudhiṣṭhira en el tablero y se gana a Draupadī como parte 

de su premio. Al “maestro” y al “abuelo”, respectivamente, Droṇa y Bhīṣma, se les cae la cara de la 

vergüenza. La técnica del pretendido pintor se aprecia en los trazos, los colores y la verosimilitud de 

esta pintura ficticia. 

En esta écfrasis de pintura de la obra sánscrita, se aprecian, aunque en otro orden, los mismos 

detalles identificados en el análisis de la écfrasis de pintura en la obra latina, a saber, (1) la referencia 

expresa al proceso de pintar (ālikhito… citrapaṭaḥ), (2) el deíctico que acerca la pintura al sujeto de la 

enunciación (’yaṃ citrapaṭaḥ), (3) el pronombre que introduce la écfrasis (eṣa), (4) la inclusión de un 

acto de hostigamiento sexual (keśahaste gṛhītavān), (5) la comparación con un fenómeno astronómico 

mitologizado (rāhuvaktrāntaragatā candralekheva śobhate), (6) la mención de la víctima (draupadīṃ) 

y el victimario (duḥśāsano), (7) la descripción detallada del acoso (duḥśāsanaparāmṛṣṭā 

sambhramotphullalocanā), (8) la pregunta retórica, en primera persona, que pretende racionalizar el 

crimen (nīco ’ham eva viparītamatiḥ kathaṃ vā), (9) la fanfarronería del criminal (dyūtādhikāram 

avamānam amṛṣyamāṇāḥ sattvādhikeṣu vacanīyaparākramāḥ syuḥ) y (10) la analogía de fondo que 

correlaciona la pintura con la obra (Duḥśāsana : Draupadī :: Duryodhana : Kṛṣṇa). 

 

 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

Pasaje 1011 

aho darśanīyo ’yaṃ citrapaṭaḥ | eṣa duḥśāsano draupadīṃ keśahaste gṛhītavān | eṣā khalu draupadī 

7. duḥśāsanaparāmṛṣṭā sambhramotphullalocanā | 

rāhuvaktrāntaragatā candralekheva śobhate || 

eṣa durātmā bhīmaḥ sarvarājasamakṣam avamānitāṃ draupadīṃ dṛṣṭvā pravṛddhāmarṣaḥ sabhāstambhaṃ 

tulayati | eṣa yudhiṣṭhiraḥ 

8. satyadharmaghṛṇāyukto dyūtavibhraṣṭacetanaḥ | 

karoty apāṅgavikṣepaiḥ śāntāmarṣaṃ vṛkodaram || 

eṣa idānīm arjunaḥ | 

9. roṣākulākṣaḥ sphuritādharoṣṭhas 

tṛṇāya matvā ripumaṇḍalaṃ tat | 

utsādayiṣyann iva sarvarājñaḥ 

śanaiḥ samākarṣati gāṇḍivajyām || 

eṣa yudiṣṭhiro ’rjunaṃ nivārayati | etau nakulasahadevau 

10. kṛtaparikarabandhau carmanistriṃśahastau 

paruṣitamukharāgau spaṣṭadaṣṭādharoṣṭhau | 

vigatamaraṇaśaṅkau satvaraṃ bhrātaraṃ me 

harim iva mṛgapotau tejasābhiprayātau || 

eṣa yudhiṣṭhiraḥ kumārāv upetya nivārayati 

11. nīco ’ham eva viparītamatiḥ kathaṃ vā 

roṣaṃ parityajatam adya nayānayajñau | 

dyūtādhikāram avamānam amṛṣyamāṇāḥ 

sattvādhikeṣu vacanīyaparākramāḥ syuḥ || 

iti | eṣa gāndhārarājaḥ 

12. akṣān kṣipan sakitavaṃ prahasan sagarvaṃ 

saṅkocayann iva mudaṃ dviṣatāṃ svakīrttyā | 

svairāsano drupadarājasutāṃ rudantīṃ 

kākṣeṇa paśyati likhaty abhikhāṃ nayajñaḥ || 

etāv ācāryapitāmahau tāṃ dṛṣṭvā lajjāyamānau paṭāntāntarhitamukhau sthitau | aho asya varṇāḍhyatā 

aho bhāvopapannatā | aho yuktalekhatā | suvyaktam ālikhito ’yam citrapaṭaḥ | prīto ’smi | 

¡Ah, esta pintura es hermosa! Este Duḥśāsana agarró a Draupadī por un mechón de cabellos. En efecto, esta 

es Draupadī. 

7. Violentada por Duḥśāsana, sus ojos abiertos por el asombro, brilla como el dígito de la luna que ya 

se ha adentrado en la boca de Rāhu. 

Al ver a Draupadī irrespetada ante los ojos de todos los reyes, este malvado Bhīma, su ira exacerbada, examina 

las columnas del salón. Este es Yudhiṣṭhira 

8. Dotado de verdad, deber y compasión, su mente abatida por el juego, con solo dirigir su mirada a 

Vṛkodara, transforma su ira en paz. 

Ahora bien, este es Arjuna. 

9. Sus ojos alterados por la cólera, su labio inferior temblando, al estimar todo ese círculo de enemigos 

en nada más que una paja, como queriendo aniquilar a todos los reyes, con delicadeza tira de la cuerda 

de Gāṇḍiva. 

Este Yudhiṣṭhira detiene a Arjuna. Estos dos son Nakula y Sahadeva. 

10. Asegurado el amarre de sus fajas, el escudo y la espada en sus manos, completado el enrojecimiento 

de sus rostros, sus labios inferiores claramente mordidos, privados del miedo a la muerte, avanzan 

impacientemente contra mi hermano como dos cervatillos contra un león. 

Este Yudhiṣṭhira, al acercarse a los jóvenes, los detiene. 

 
11 Para Bhāsa, se sigue el texto sánscrito de Bhasa-Projekt Universität Würzburg (2007). La traducción española es del 

autor. 

https://www.bhasa.indologie.uni-wuerzburg.de/s/mu.html#khau


Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

11. Así, ¿en qué medida soy yo vil y de mente perversa? ¡Oh, expertos en buenas y malas conductas, 

depongan ya su cólera! Estando mal dispuestos a perdonar la deshonra relativa al juego de dados, que 

vean ellos censurado su heroísmo en medio de aquellos que son realmente valientes. 

He dicho. Este es el rey de Gāndhāra. 

12. Lanzando los dados como un tahúr, riendo con arrogancia, como regodeándose al empequeñecer la 

condición de su oponente mediante su propia gloria, sentado a placer, sus cejas fruncidas, el experto 

jugador ve a la hija del rey Drupada que está llorando y araña el suelo. 

Estos dos, el maestro y el abuelo, avergonzados al verla, permanecen con sus rostros cubiertos por los bordes de 

sus vestidos. ¡Ah, la riqueza de los colores! ¡Ah, la verosimilitud! ¡Ah, la pericia en los trazos! Esta pintura fue 

pintada con gran cuidado. Estoy encantado. 

(Bhāsa, El discurso del embajador 6.15-12.6) 

 

5. Pinturas en Śūdraka, Kālidāsa, Harṣa, Bhavabhūti y Rājaśekhara 

 

En todo el corpus del teatro sánscrito, hay, aparte del citado pasaje 10, diez menciones adicionales de 

pinturas (Dange, 1994; Saunders, 1919): una más en Bhāsa (s. III e.c.), una en Śūdraka (s. IV e.c.), 

tres en Kālidāsa (s. V e.c.), dos en Harṣa (s. VII e.c.), dos en Bhavabhūti (s. VIII e.c.) y una en 

Rājaśekhara (s. IX e.c.).12 Todas estas menciones se incluyen a continuación, enumeradas como los 

pasajes 11-20. 

El pasaje 11 ha sido extraído de La visión de Vāsavadattā de Bhāsa. En él, un aya transmite a 

un rey un mensaje de parte de su suegra: la suegra tiene en alta estima al rey y espera que este, quien 

ha enviudado, encuentre consuelo en una pintura en la que se representa el momento de su matrimonio. 

Más aún, mientras el rey contempla la pintura, también lo hace otro personaje: la princesa a cuyas 

órdenes se encuentra el aya. La princesa se asombra, no solo por la extremada belleza de la mujer que 

figura en la pintura, sino también por su enorme parecido con una mujer que recientemente ha llegado 

al palacio. Eventualmente, se acaba por reconocer que se trata de la misma mujer y que, en realidad, 

el rey no ha enviudado. Así, la pintura ayuda tanto al rey, quien recibe una gran alegría, como a la 

propia trama de la obra, mediante el recurso de la anagnórisis. 

 

Pasaje 11 

atha cāvābhyāṃ tava ca vāsavadattāyāś ca pratikṛtiṃ citraphalakāyām ālikhya vivāho nirvṛttaḥ | eṣā 

citraphalakā tava sakāśaṃ preṣitā | etāṃ dṛṣṭvā nirvṛto bhava | 

Entonces, habiendo pintado una imagen de ti y de Vāsavadattā en una tabla para pintura, nosotros completamos 

el rito matrimonial y enviamos esta tabla para pintura ante ti. Habiéndola visto, quédate tranquilo. 

(Bhāsa, La visión de Vāsavadattā 6.11.6-8) 

 

Como pasaje 12, se incluye una cita de El carrito de arcilla de Śūdraka. Allí, se repite la figura 

del mensajero: una sirvienta transmite a una cortesana un mensaje de parte de su madre. El público 

asiste, no a la descripción de lo pintado, sino al propio acto de pintar. Como en el caso anterior, no se 

trata propiamente de una écfrasis, sino de una simple mención de pintura, aunque las asociaciones con 

la noción de comunicación, por un lado, y con el aspecto de los sentimientos, por el otro, no dejan de 

ser significativas. 

 

 
12 Rājaśekhara ofrece un ejemplo adicional de citra-phalaka (tabla para pintura) en Karpūramañjarī 2.4. A diferencia de 

los otros dramas sánscritos citados, que combinan el sánscrito y los prácritos, Karpūramañjarī fue compuesta enteramente 

en prácrito, por lo que se ha optado por no incluir el pasaje en cuestión en este análisis. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

Pasaje 1213 

mātāryāsakaśāṃ saṃdeśena preṣitāsmi | tad yāvat praviśyāryāsakāśaṃ gacchāmi | (…) eṣāryā hṛdayena kim apy 

ālikhantī tiṣṭhati | 

La madre me envió ante mi señora con un mensaje. Entonces, apenas habiendo entrado, voy ante mi señora. (…) 

Mi señora está pintando algo de corazón. 

(Śūdraka, El carrito de arcilla 2.0.1-2) 

 

Los siguientes tres pasajes corresponden a sendas obras de Kālidāsa, el autor más eximio del 

teatro sánscrito. Cabe destacar que estos tres ejemplos de écfrasis en los únicos tres dramas 

conservados de este dramaturgo permiten suponer que, ya para este momento, el procedimiento se 

habría consolidado como un recurso habitual y hasta esperable en este género literario, a modo de kavi-

samaya (convención poética). En el pasaje 13, dos sirvientas recuentan una interacción entre un rey y 

una reina que tuvo lugar fuera de escena. En su diálogo, el rey le pregunta a la reina por la identidad 

de una muchacha que aparece en una pintura. Llama la atención, aparte de la mención expresa de la 

pintura, la que se hace de un recinto que habría estado destinado específicamente a la actividad de 

pintar. 

 

Pasaje 1314 

śṛṇu | citrasālāṃ gatā devī pratyagravarṇarāgāṃ citrarekhām āvalokayantī ciraṃ tiṣṭhati | … devi apūrveyaṃ 

dārikā tad āsannā kiṃ nāmadheyeti | 

Escucha: Tras ir a la sala de pintura, la reina permanece de pie observando detenidamente una pintura cuyo brillo 

se debe a los frescos pigmentos.… “Mi reina, ¿cómo se llama esta muchacha extraordinaria que está junto a ti?” 

(Kālidāsa, Mālavikā y Agnimitra 1.3.16-17 y 22) 

 

En Urvaśī conquistada por la valentía, también de Kālidāsa, y según el pasaje 14, un bufón 

aconseja a un rey. De acuerdo con este consejo, el sueño y la pintura se perfilan como los dos medios 

para hacer presente a alguien que temporalmente se encuentra ausente. Como en otras citas, lo pintado 

se expresa en términos de una “imagen” (pratikṛti-) y la acción de pintar mediante un verbo cuyo 

sentido literal es “rasgar” (ā-√likh). 

 

Pasaje 14 

svapnasamāgamakāriṇīṃ nidrāṃ sevatāṃ bhavān | athavā tatrabhavatyā urvaśyāḥ pratikṛtim ālikhya 

avalokayaṃs tiṣṭha | 

Recurra usted al reposo, que causa la unión en sueños. O, habiendo pintado una imagen de la señora Urvaśī, 

permanezca de pie observándola. 

(Kālidāsa, Urvaśī conquistada por la valentía 2.9.75-76) 

 

El reconocimiento de Śakuntalā es, sin lugar a duda, el drama sánscrito más conocido en 

Occidente. En este nāṭaka (drama tradicional), Kālidāsa reelabora un episodio del poema épico 

Mahābhārata, en el que un rey encuentra a la hija de una apsara en medio del bosque, se une con ella 

y engendra al que será el héroe epónimo de su pueblo, solo para distanciarse temporalmente de ella y 

eventualmente volver a reunirse en un final feliz. 

En el pasaje 15, una sirvienta, una ninfa y un bufón elogian la pintura que el rey hizo de su 

amada. En la pintura, figuran tres muchachas. La amada del rey destaca entre las otras dos, quienes 

 
13 Para Śūdraka, el texto sánscrito corresponde a Kale (1924). La traducción española es del autor. 
14 Para Kālidāsa, el texto sánscrito corresponde a Devadhar (1958). La traducción española es del autor. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

son sus amigas y compañeras, en tanto ella aparece cansada tras haber regado un árbol de mango. La 

idea, expresada en la cita, de que la pintura presenta a la amada, ante los ojos y de una manera 

manifiesta, trae a la memoria lo enunciado por los tratadistas latinos mencionados en la sección 

introductoria de este artículo. 

En los versos del drama inmediatamente posteriores al pasaje seleccionado, la écfrasis continúa 

de forma prospectiva: el rey todavía quiere pintar el río Mālinī, los montes Himalayas, un árbol del 

que cuelguen las ropas hechas a base de corteza de árbol que suelen vestir los ascetas, así como varios 

animales, que incluyen dos cisnes, varios ciervos y un antílope negro (6.17). Además, quiere pintar un 

arete de flor de śirīṣa y un collar de flores de loto (6.18), una abeja (6.19)15 y un fruto de bimba (6.20). 

La écfrasis cierra con una reflexión acerca de las relaciones entre pintura y realidad (6.21). 

 

Pasaje 15 

iyaṃ citragatā bhaṭṭinī | 

sādhu vayasya madhurāvasthānadarśanīyo bhāvānupraveśaḥ skhalatīva me dṛṣṭir nimnonnatapradeśeṣu | 

aho eṣā rājarṣer nipuṇatā | jāne sakhy agrataḥ me vartata iti | 

- Tras desplazarse a la pintura, aquí está la reina. 

- ¡Bien!, amigo. La representación de los sentimientos es digna de ver en tan agradable postura. Es como si mi 

mitrada tropezara en las partes altas y bajas. 

- ¡Ah, la pericia del rey! Me parece que mi amiga está frente a mí. 

(Kālidāsa, El reconocimiento de Śakuntalā 6.13.7-13) 

 

Los siguientes dos pasajes proceden de las obras de Harṣa. En El collar de perlas, cuyo texto 

se cita en el pasaje 16, una princesa es cuestionada a propósito de su pintura por una amiga, quien 

incluso se cree capaz de perfeccionar la pintura. El contenido de la pintura es mitológico y amoroso, 

puesto que los epítetos Anaṅga (“incorpóreo”) y Madana (“pasión”) remiten al dios del amor Kāma, 

cuyo festival se celebra durante la estación de primavera. Ahora bien, el amor se concibe como un 

fenómeno de pareja y, así, la pintura parecerá vacía hasta que el dios Kāma no tenga a su lado a su 

consorte Rati. 

 

Pasaje 1616 

sakhi ka eṣa tvayātrālikhitaḥ |  

sakhi pravṛttamadanamahotsave magavān anaṅgaḥ | 

aho te nipuṇatvam | kiṃ punaḥ śūnyam ivaitac citraṃ pratimāti | tad aham apy ālikhya ratisanāthaṃ kariṣyāmi | 

- Amiga, ¿quién es este que pintaste aquí? 

- Amiga, es el generoso Anaṅga, recién iniciado el gran festival de Madana. 

- ¡Ah, tu pericia! Pero ¿por qué esta pintura parece como vacía? Por esto, también yo, habiendo pintado, la 

completaré con el adorno de Rati. 

(Harṣa, El collar de perlas 2.0.49-53) 

 

En El deleite de las serpientes, cuyo texto aparece como pasaje 17, un príncipe retrata a su 

amada ausente y, gracias a su habilidad artística, asombra a un bufón que lo ve pintar. El bufón no 

puede creer que el rey pueda pintar con tal realismo, especialmente al considerar que su amada no está 

posando para el retrato. El rey, a su vez, considera que esto no tiene nada de extraordinario: Su amada 

 
15 La convención poética de la abeja también aparece en otras obras de Kālidāsa, por ejemplo, en el poema lírico La nube 

mensajera 35, y en las epopeyas cortesanas El origen de Kumāra 1.27 y La estirpe de Raghu 6.69. 
16 Para Harṣa, el texto sánscrito corresponde a Kale (1919, 1921). La traducción española es del autor. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

está siempre en sus pensamientos, por lo que él la ve constantemente y, de este modo, la retrata con 

lujo de detalles. 

En este caso, la écfrasis coincide con un alaṃkāra (figura retórica) denominado śleṣa 

(calambur). Al ser el sánscrito una lengua caracterizada por la polisemia y por el sandhi (cambio 

fonético), un compuesto nominal como akliṣṭabimbaśobhādhara- se puede interpretar de dos formas 

diferentes según la segmentación morfológica que se haga: akliṣṭa-bimba-śobha-adhara- (que posee 

en su labio inferior el resplandor de un fruto de bimba todavía intacto) o akliṣṭa-bimba-śobhā-dhara- 

(que posee gran belleza cuando su disco está despejado). Así, la caracterización remite tanto a la amada 

como a la luna. 

 

Pasaje 17 

akliṣṭabimbaśobhādharasya nayanotsavasya śaśina iva | 

dayitāmukhasya sukhayati rekhāpi prathamadṛṣṭeyam || 

bho vayasya apratyakṣe ’py evaṃ rūpaṃ likhyate ity aho āścaryam | vayasya | 

priyā sannihitaiveyaṃ saṃkalpaiḥ sthāpitā puraḥ | 

dṛṣṭvā dṛṣṭvā likhāmy enāṃ yadi tat ko ’tra vismayaḥ || 

A primera vista, me complace incluso esta pintura del rostro de mi amada (que posee en su labio inferior el 

resplandor de un fruto de bimba todavía intacto), deleite para mis ojos similar a la luna (que posee gran belleza 

cuando su disco está despejado). 

- ¡Oh, amigo, qué maravilla que, incluso en su ausencia, su figura sea pintada así! 

- Amigo, 

Grabada en mis pensamientos, mi amada está muy presente frente a mí. 

Si, habiéndola visto una y otra vez, la pinto, entonces ¿cuál es la maravilla? 

(Harṣa, El deleite de las serpientes 2.8-9) 

 

A continuación, se incluyen dos pasajes de Bhavabhūti. En el pasaje 18, procedente de El 

último lance de Rāma, se puede apreciar cómo se introduce la écfrasis de pintura más extensa y 

elaborada en todo el corpus analizado. El contexto es el siguiente: junto a su esposa y a su hermano, 

un héroe observa la representación pictórica de sus hazañas. La descripción inicia con las flechas 

mágicas del héroe (1.14.6-7), las cuales sirven de presentación para el retrato del propio héroe citado 

infra. 

Después del texto citado, la écfrasis continúa con referencias a las familias de origen de los 

esposos (1.16-17), su matrimonio (1.18), otros matrimonios que se celebraron en paralelo (1.18.1-3), 

una victoria del héroe (1.18.9), la esposa del héroe (1.20), el héroe practicando ascetismo (1.22), el río 

Ganges (1.23), los esposos descansando al pie de un árbol (1.24), unos brahmanes (1.25), el bosque 

(1.26), los esposos en unión amorosa (1.27), el rapto de la esposa por parte de un demonio (1.28), un 

buitre (1.30.5-6), unos gansos (1.31), el mono Hanuman (1.32) y unos pavorreales (1.32.1). A lo largo 

de la descripción, se alude a distintos lugares y a diversas acciones, todo ello relacionado con el relato 

de estos dos esposos, el cual es de sobra conocido, puesto que ha sido adaptado al teatro desde el 

poema épico Rāmāyaṇa.17 Constantemente, los personajes que admiran la pintura reviven sus 

emociones pasadas a partir de la representación presente. 

 
17 Kaligotla (2020) compara, a partir del concepto de écfrasis, el Rāmāyaṇa de Vālmikī con el Rāmāyaṇa de Mewar (s. 

XVII e.c.), cuyas más de trescientas ilustraciones están ahora disponibles en línea gracias a una colaboración entre la 

Biblioteca Británica y varias instituciones indias: https://www.bl.uk/ramayana  



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

En el retrato del héroe, se enfatiza su apariencia (lleva un solo mechón de cabello, a la manera 

de los ascetas), sus acciones (rompe el arco del dios Śiva, como parte de la competición por la mano 

de su esposa) y las impresiones que él causa en los demás (el público no solo ve al héroe, sino que 

también ve a su suegro viéndolo).  

 

Pasaje 1818 

aho dalannavanīlotpalaśyāmalasnigdhamasṛṇaśobhamānamāṃsalena dehasaubhāgyena 

vismayastimitatātadṛśyamānasaumyasundaraśrīr anādarakhaṇḍitaśaṅkaraśarāsanaḥ 

śikhaṇḍamugdhamukhamaṇḍala āryaputra ālikhitaḥ | 

¡Ah! Aquí está pintado mi esposo, su rostro adornado por un solo mechón, recién roto el arco de Śaṅkara sin 

mayor esfuerzo, con apariencia hermosa y gentil ante mi padre que lo está viendo, pasmado de asombro por la 

belleza de su cuerpo atractivo y fornido, terso y suave, moreno como un tierno loto azul que se está abriendo. 

(Bhavabhūti, El último lance de Rāma, 1.15.7-10) 

 

En el pasaje 19, extraído de Mālatī y Mādhava, la pintura es el medio elegido para cimentar una 

relación amorosa. La hija de un ministro se enamora a primera vista del hijo de otro ministro y pinta 

un cuadro de él. El hijo del otro ministro reciproca, no solo en el enamoramiento, sino también en el 

gesto que lo expresa y decide, así, pintar también un cuadro de ella. En la cita que viene a continuación, 

la hermana de esta hija del ministro le describe la pintura que su amado hizo de ella. La idea de 

reciprocidad en el amor y en la pintura se expresa mediante la repetición del adjetivo “afligido” 

(saṃtāpita-). 

 

Pasaje 19 

etat khalu saṃtāpitasya saṃtāpitakāriṇo durlabhamanorathāveśaduḥsahāyāsadahyamānacittasya 

kṣaṇamātranirvāpakaṃ tava praticchandakam | 

Esta es, en efecto, tu imagen, elegida momentáneamente por un afligido que causa aflicción, cuyo corazón se 

consume por el insoportable tormento de un deseo inalcanzable. 

(Bhavabhūti, Mālatī y Mādhava 2.0.79-80) 

 

En el último pasaje, procedente de La estatua perforada de Rājaśekhara, un rey y un bufón 

observan una serie de pinturas que adornan las paredes de un santuario. Lo pintado es la propia corte 

real, con toda su comitiva. Tras las menciones del rey y de la reina, recogidas en la cita, vienen otras 

de varias sirvientas, entre las cuales figura un primo de la reina que se encuentra temporalmente 

disfrazado de mujer. Este detalle es sabido por el bufón, pero no por el rey, por lo que el primero 

aprovecha para hacer burla del segundo. Para referirse a las pinturas, en este caso se emplea el 

compuesto citra-karman- (obra pintada). 

 

Pasaje 2019 

priyadhayasyetas tāvad ālikhitasphaṭikagarbhabhavanabhitticitrakarmāṇi niveśyatām dṛṣṭiḥ | eṣa tāvad devo 

devyā samaṃ vāsakābhiniveśī ālikhitaḥ | 

Ahora, que la mirada de mi querido señor se dirija hacia las pinturas trazadas en las paredes del santuario de 

cristal. Primero, aparece pintado el rey, determinado a cohabitar con la reina. 

(Rājaśekhara, La estatua perforada 1.32.23-27) 

 
18 Para Bhavabhūti, el texto sánscrito corresponde a Kale (1913) y Kane & Joshi (1915). La traducción española es del 

autor. 
19 Para Rājaśekhara, el texto sánscrito corresponde a Tripathi (1965). La traducción española es del autor. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

6. Conclusiones 

 

Como es bien sabido, post hoc ergo propter hoc es una falacia: que una cosa suceda a otra 

temporalmente no por ello implica que la relación entre ambas sea de causalidad. En otras palabras, 

solo porque El eunuco de Terencio se haya compuesto antes que El discurso del embajador de Bhāsa, 

esto no quiere decir que el dramaturgo indio haya tomado prestado algo de su contraparte romana. 

Ahora bien, si una obra precede a la otra, y, además, (a) la obra más antigua se enmarca en una 

tradición caracterizada por un rasgo distintivo, como lo es la écfrasis de pinturas; (b) la obra más nueva 

no cuenta con ningún precedente de dicho rasgo dentro de su tradición, sino que, más bien, inaugura 

el procedimiento, como es el caso del citra-phalaka; (c) las culturas que produjeron dichas obras 

estuvieron en contacto en el espacio y en el tiempo, como ocurre con Roma e India; y (d) la cultura a 

la que se debe la obra más antigua, de hecho, influyó a la cultura responsable de la obra más nueva en 

otros ámbitos, como el arte, la arquitectura, la astronomía/astrología y quizás también la literatura 

épica; entonces, es posible hablar de influencias y es, incluso, probable pensar en eventuales 

préstamos. 

Evidentemente, hacen falta más estudios que exploren esta línea de ideas, a fin de llegar a 

conclusiones más definitivas. Con esta propuesta, se espera, justamente, abrir la puerta a este nuevo 

tipo de comparaciones desde la perspectiva del contacto cultural. 

 

Bibliografía 

 

Arora, U. P. (2011). India and the Hellenistic world. En K. Savvopoulos (Ed.), Second Hellenistic 

studies workshop (pp. 45-65). Alexandria Center for Hellenistic Studies. 

Ast, R., y Bagnall, R. (2016). Documents from Berenike, volume III: Greek and Latin texts from the 

2009-2013 seasons. Peeters Pub and Booksellers. 

Bansat-Boudon, L. (1992). Poétique du théàtre indien: Lectures du Nāṭyaśāstra. École française 

d’Extrême-Orient. 

Bhasa-Projekt Universität Würzburg. (2007, July 18). Multimediale Datenbank zum Sanskrit-

Schauspiel: Texte, Manuskripte und Afführung klassischer indischer Dramen. 

http://www.bhasa.indologie.uni-wuerzburg.de/ 

Brooks, R. R. R., y Wakankar, V. S. (1976). Stone age painting in India. Yale University Press. 

Chakravarti, R. (2016). Kushan empire. En J. N. MacKenzie (Ed.), The encyclopedia of empire. Wiley. 

https://doi.org/10.1002/9781118455074.wbeoe147 

Cobb, M. A. (2018). Rome and the Indian Ocean trade from Augustus to the early third century CE. 

Brill. https://doi.org/10.1163/9789004376571_007 

Dange, S. S. (1994). The citra-phalaka, a strategical device. En S. A. Dange y S. S. Dange (Eds.), 

Critiques on Sanskrit dramas (2nda ed., pp. 132-139). Aryan Books International. 

Devadhar, C. R. (Ed. y Trans.). (1958). Works of Kālidāsa: Volume I, dramas. Motilal Banarsidass. 

Duckworth, G. E. (1961). Turnus and Duryodhana. Transactions and Proceedings of the American 

Philological Association, 92, 81-127. 

Dufallo, B. (2013). The captor’s image: Greek culture in Roman ecphrasis. Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199735877.001.0001 

http://www.bhasa.indologie.uni-wuerzburg.de/
https://doi.org/10.1002/9781118455074.wbeoe147
https://doi.org/10.1163/9789004376571_007
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199735877.001.0001


Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

Dufallo, B. (2020). Ekphrasis in Latin literature. En S. Goldberg y T. Whitmarsh (Eds.), Oxford 

classical dictionary. Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199381135.013.8138 

Falk, H. (2001). The yuga of Sphujiddhvaja and the era of the Kuṣāṇas. Silk Road Art and Archaeology, 

7, 121-136. https://doi.org/10.4000/abstractairanica.34242 

Free, K. B. (1981). Greek drama and the Kutiyattam. Theatre Journal, 33(1), 80-89. 

García-Ormaechea, C. (1996). El arte de India, el Himalaya y el sudeste asiático. En J. A. Ramírez y 

A. Gómez Cedillo (Eds.), Historia del arte, I: El mundo antiguo (pp. 367-428). Alianza 

Editorial. 

Germany, R. (2016). Mimetic contagion: Art and artifice in Terence’s Eunuch. Oxford University 

Press. 

Grønlund Evers, K. (2017). Worlds apart trading together: The organisation of long-distance trade 

between Rome and India in antiquity. Archaeopress. 

Jairazbhoy, R. A. (1963). Foreign influence in ancient India. Asia Publishing House. 

Kale, M. R. (Ed. & Trans.). (1913) Bhavabhūti’s Mālatīmādhava. Oriental Publishing Co. 

Kale, M. R. (Ed. & Trans.). (1919). The Nāgānanda of Śri Harṣa-Deva. The Standard Publishing Co. 

Kale, M. R. (Ed. & Trans.). (1921). The Ratnāvalī of Śri Harṣa-Deva. The Standard Publishing Co. 

Kale, M. R. (Ed. & Trans.). (1924) The Mṛichchhakaṭika of Śūdraka. Motilal Banarsidass. 

Kaligotla, S. (2020). Words and pictures: Rāmāyaṇa traditions and the art of ekphrasis. Religions, 

11(7), 364. https://doi.org/10.3390/rel11070364 

Kane, P. V. (Ed.), y Joshi, C. N. (Trans.). (1915). Bhavabhūti’s Uttararāmacaritam. Oriental 

Publishing Co. 

Karttunen, K. (2001). In India e oltre: Greci, Indiani, Indo-greci. En S. Settis (Ed.), I Greci: Storia, 

cultura, arte, societá (vol. 3, pp. 167-202). Einaudi.  

Knapp, C. (1917). References to painting in Plautus and Terence. Classical Philology, 12(2), 143-157. 

Lallemant, J. (1959). Une source de l’Énéide: le Mahābhārata. Latomus, 18(2), 262-287. 

Lévêque, E. (1880). Le mythes et les legends de l’Inde et la Perse dans Aristophane, Platón, Aristote, 

Virgile, Ovide, Tite Live, Dante, Bocacce, Arioste, Rabelais, Perrault, La Fontaine. Eugène 

Belin. 

McIntosh, J. R. (2008). The ancient Indus valley: New perspectives. ABC-Clio. 

Meyer, J. (2007). Roman coins as a source for Roman trading activities in the Indian ocean. En E. H. 

Seland (Ed.), The Indian Ocean in the ancient period: Definite places, translocal exchange 

(pp. 59-68). BAR Publishing. 

Mitchell, W. J. T. (2009). Teoría de la imagen: Ensayos sobre representación verbal y visual. Akal. 

Nehru, L. (1989). Origins of the Gandhāran style: A study of contributory influences. Oxford 

University Press. 

Panagioditou, M.-E. (2022). The poetics of ekphrasis: A stylistic approach. Palgrave Macmillan. 

Plautus. (1916). In five volumes, vol. 1 (P. Nixon, Trans.). Harvard University Press. 

Plautus. (1917). In five volumes, vol. 2 (P. Nixon, Trans.). Harvard University Press. 

Plautus. (1924). In five volumes, vol. 3 (P. Nixon, Trans.). Harvard University Press. 

Plautus. (1930). In five volumes, vol. 4 (P. Nixon, Trans.). Harvard University Press. 

Plautus. (1952). In five volumes, vol. 5 (P. Nixon, Trans.). Harvard University Press. 

Plofker, K. (2011). ‘Yavana’ and ‘Indian’: Transmission and foreign identity in the exact sciences. 

Annals of Science, 68(4), 467-476. 

https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199381135.013.8138
https://doi.org/10.4000/abstractairanica.34242
https://doi.org/10.3390/rel11070364


Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, ed1nsy667 

   

 

Rodríguez Adrados, F. (2012). Teatro griego antiguo y teatro indio: Su origen en danzas corales que 

miman algunos mitos. Emérita, Revista de Lingüística y Filología Clásica, 30(1), 1-12. 

https://doi.org/10.3989/emerita.2012.01.1132 

Saunders, V. (1919). Portrait painting as a dramatic device in Sanskrit plays. Journal of the American 

Oriental Society, 39, 299-302. 

Suresh, S. (2004). Symbols of trade: Roman and pseudo-Roman objects found in India. Manohar. 

Teón; Hermógenes; Aftonio. (1991). Ejercicios de retórica (María Dolores Reche Martínez, Trad.). 

Gredos. 

Terence. (1918). In two volumes, vol. 1 (J. Sargeaunt, Trans.). Harvard University Press. 

Thorley, J. (1979). The Roman empire and the Kushans. Greece & Rome, 26(2), 181-190. 

Tripathi, R. (Ed.). (1965). The Viddhaśālabhañjikā of Rājaśekhara. Chowkhamba Vidyabhawan. 

Walker, S. F. (2004). The invention of theater: Recontextualizing the vexing question. Comparative 

Literature, 56(1), 1-22. https://doi.org/10.2307/4122284 

Weber, A. (1878). The history of Indian literature (J. Mann y T. Zachariae, Trans.). Kegan Paul, 

Trench, Trübner & Co. (Trabajo original publicado en 1852). 

White, P. (2009). Bookshops in the literary culture of Rome. In W. A. Johnson & H. N. Parker (Eds.), 

Ancient literacies: The culture of reading in Greece and Rome (pp. 268-287). Oxford 

University Press. 

Windisch, E. (1882). Der griechische Einfluss im indischen Drama. A. Asher. 

Wulff Alonso, F. (2008). Grecia en la India: El repertorio griego del Mahabharata. Akal. 

https://doi.org/10.3989/emerita.2012.01.1132
https://doi.org/10.2307/4122284

