
   

 

   

 

 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

El paisaje en la Antigüedad india, griega y romana 

 

Etnobotánica: Otra clave para comprender los paisajes culturales, 

religiosos y naturales de la poesía pastoril griega 
 

Ethnobotany: Another Key for Understanding the Cultural, Religious, and 

Natural Landscape of Greek Pastoral Poetry 

 

Ronald Campos López 

Universidad de Costa Rica, San José, Costa Rica 

ronald.camposlopez@ucr.ac.cr 

https://orcid.org/0000-0001-5168-8392 

 

DOI: https://doi.org/10.15517/q7h9bs88 

Recepción: 15-07-2024 

Aprobación: 06-04-2025 

 

RESUMEN 

Este artículo examina la poesía pastoril griega desde una perspectiva ecocrítica. Mediante un análisis etnobotánico, se destaca el papel 

de las 73 especies y 2 subespecies vegetales en la construcción de paisajes culturales, religiosos y naturales. Se analizan 27 poemas de 

Teócrito, 4 de Mosco y 1 de Bión. Se identifican plantas tanto en paisajes culturales, donde se asocian a una cosmovisión mítica de la 

naturaleza, expresiones culturales y formas de producción; así como en paisajes religiosos, referentes a templos, ritos y ceremonias. Se 

concluye que la poesía pastoril griega presenta una coexistencia entre el uso ornamental y la consideración etnobotánica de las plantas, 

con una predominancia del enfoque ecocéntrico sobre el antropocéntrico. Esta visión ecocéntrica respondería a la influencia de sistemas 

religiosos y filosóficos que promovían en la época helenística la integración del ser humano en el macrocosmos natural. Los actantes 

líricos interactúan con la flora en una dinámica de reciprocidad, por lo cual la incorporan en su cosmovisión, rituales y costumbres. La 

poesía pastoril griega vehiculiza una ideología ambientalista basada en la convivencia sostenible con la naturaleza y en el aprendizaje 

ecológico a partir de la rusticidad. La aplicación del análisis ecocrítico a la poesía pastoril griega invita a replantear otras lecturas posibles 

sobre la relación entre humanidad y naturaleza. 

 

Palabras clave: Poesía pastoril griega, ecocrítica, paisaje, etnobotánica, ecoalfabetización. 

 

ABSTRACT 

This article examines Greek pastoral poetry from an ecocritical perspective. Through an ethnobotanical analysis, it highlights the role of 

the 73 plant species and 2 subspecies in the construction of cultural, religious, and natural landscapes. 27 poems by Theocritus, 4 by 

Moscus, and 1 by Bion are analyzed. Plants are identified both in cultural landscapes, where they are associated with a mythical 

worldview of nature, cultural expressions, and forms of production, and in religious landscapes, referring to temples, rites, and 

ceremonies. It is concluded that Greek pastoral poetry exhibits a coexistence between ornamental use and ethnobotanical consideration 

of plants, with a predominance of the ecocentric approach over the anthropocentric one. This ecocentric vision would respond to the 

influence of religious and philosophical systems that promoted the integration of human beings into the natural macrocosm during the 

Hellenistic period. Lyrical actors interact with flora in a dynamic of reciprocity, incorporating it into their worldview, rituals, and 

customs. Greek pastoral poetry conveys an environmentalist ideology based on sustainable coexistence with nature and ecological 

learning through rusticity. The application of ecocritical analysis to Greek pastoral poetry invites us to reconsider other possible 

interpretations of the relationship between humanity and nature. 

 

Keywords: Greek pastoral poetry, ecocriticism, landscape, ethnobotany, ecoliteracy. 

mailto:ronald.camposlopez@ucr.ac.cr
https://orcid.org/0000-0001-5168-8392
https://doi.org/10.15517/q7h9bs88


Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

1. Otra vía posible para interpretar los paisajes 

 

Una de las tareas pretendidas por la ecocrítica es releer producciones literarias canónicas, en las cuales 

la naturaleza ha sido estudiada superficialmente o desde una perspectiva unívoca (Flys Junquera et al., 

2010; Campos, 2018a). Esta revisión demanda reconsiderar desde los mismos mitos y textos antiguos 

hasta los contemporáneos. Atendiendo esta sugerencia metodológica, en este artículo se propone 

examinar la poesía pastoril griega. Cuando se habla de esta, automáticamente se piensa en la 

idealización de la naturaleza y en su uso ornamental o de marco para escenas amorosas, eróticas, 

poético-musicales o campestres nomás. Esta visión antropocéntrica y sus consecuentes paisajes 

paradisíacos, entonces, terminarían absorbiendo la biomasa. Aunque algo de esto en verdad se presenta 

en dicha poesía, ¿es posible que todas las apariciones del mundo-más-humano respondan siempre a 

esa objetualización? Para responder, se estudiarán las especies y subespecies vegetales, ya que su 

número (73 y 2 respectivamente) es mayor al de especies animales (401) en la poesía de Teócrito, 

Mosco de Siracusa y Bión de Esmirna. De entrada, se detecta que la mayoría de veces se evidencia un 

tratamiento ecocéntrico de las plantas, gracias al cual se despliega una serie de saberes etnobotánicos, 

los cuales a su vez permiten trazar diferentes paisajes. 

Previamente, Villagrán y Squizzato (2017) han estudiado desde la etnobotánica la flora 

presente en la Ilíada y la Odisea. Examinan la biodiversidad, la ecología y los usos de plantas nativas 

y cultivadas, al tiempo que atienden la descripción mítica de la naturaleza vegetal y ofrecen un catálogo 

con los nombres en griego de las 59 plantas halladas, su transliteración latina, los nombres españoles 

y científicos de los taxa. También analizan las referencias botánicas usadas en la composición de 

símiles. Concluyen que los ecosistemas forestales y especies arbóreas como encinas, olivos, fresnos y 

distintas coníferas predominan. En el paisaje cultural destacan los cereales y la vid. Lo mítico 

interviene en la atribución de poderes mágico-terapéuticos y características sobrenaturales a ciertas 

plantas y comunidades vegetales, especialmente aquellas sagradas, utilizadas en rituales y ceremonias. 

Igualmente, observan los usos de la flora en la construcción, artesanías, alimentación, forraje y otras 

prácticas varias. Apuntan que los saberes botánicos y etnobotánicos presentes en la obra homérica 

juegan un rol fundamental en la Historia Natural desarrollada durante la antigüedad griega y latina. 

El trabajo de Villagrán y Squizzato (2017), sin duda, motiva a revisar desde la misma 

etnobotánica otros textos griegos, en los cuales se advierte la presencia significativa de flora. Por eso, 

en este estudio se propone la siguiente tesis: el análisis ecocrítico de las especies vegetales presentes 

en una muestra textual de la poesía pastoril griega permite identificar saberes etnobotánicos que 

ayudan a comprender los paisajes naturales, culturales y religiosos en el período helenístico. 

 

 
1 Del reino animalia se identifican en el corpus textual Accipitridae (águilas), Acrididae (langostas), Alauda arvensis 

(alondra), Anatidae (cisnes), Anthophila (abejas), Araneae (arañas), Bos Taurus (vaca, toro, ternero, buey), Canidae 

(zorros, raposas, chacal), Canis familiaris (perro), Canis lupus (lobo), Cantharis (escarabajos), Capra aegagrus hircus 

(cabra), Carduelis carduelis (jilguero), Cervus elaphus (ciervo), Cicadidae (cigarras), Columba palumbus (torcaza), 

Coryphaena hippurus (pez de oro), Equus ferus caballus (caballo, yegua), Falconidae (halcones), Formicidae (hormigas), 

Galerida cristata (cogujada), Gallus gallus domesticus (gallo, pollo), Garrulus glandarius (arrendajo), Gruidae (grulla), 

Gryllidae (grillos), Halcyon (alciones), Lacertidae (lagartijas), Lacertilia (lagarto), Lepus (liebres), Luscinia 

megarhynchos (ruiseñor), Mustela nivalis (comadreja), Ovis orientalis aries (carnero, oveja), Panpulmonata (caracoles), 

Panthera leo (león), Ranidae (ranas), Streptopelia turtur (tórtola), Strigidae (búho), Sus scrofa domestica (cerdo), Upupa 

epops (abubilla) y Ursidae (osos). 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

2. Aproximaciones teóricas 

 

Para demostrar la tesis anterior, se requiere precisar y ligar novedosamente algunas aproximaciones 

teóricas clave. En primer lugar, recuérdese que la ecocrítica estudia las relaciones, o ausencia de estas,2 

entre el ser humano y el medio ambiente en textos literarios u otras prácticas culturales (Glotfelty y 

Fromm, 1996; Flys Junquera et al., 2010; Forns-Broggi, 2012; Campos, 2018b). Como escuela de 

crítica, se fundamenta en la filosofía de la ecología profunda3 (Capra, 1999; Flores, 2015) y constituye 

un campo interdisciplinar, que parte de la premisa ecológica de que todo está interconectado. De ahí 

que un análisis ecocrítico permita establecer conexiones y relaciones entre seres, especies, disciplinas, 

textos y lecturas; al mismo tiempo que combina la actividad creadora, docente y activista con un 

compromiso ideológico claro: la ecoalfabetización como ingrediente de concienciación y formación 

social (Capra, 1999; Barella Vigal, 2010; Campos, 2018b). La ecocrítica, así pues, articula un 

pensamiento ecológico constructivo. 

La única forma de llegar a este pensamiento es sustituyendo el antropocentrismo por el 

ecocentrismo: el ser humano debe dejar el especismo, es decir, dejar de percibirse superior al entorno 

y demás especies (Buell, 1996) y situarse en su oikos, porque la relación, el conocimiento y la 

reconexión con el paisaje y el mundo-más-que-humano comienzan con el estar. Fijarse en un lugar 

implica no solo situarse en un punto geoterrestre, sino también ver cuanto vive y hay en ese espacio, 

darles prioridad y preguntarse cómo interactuar con ellos, cómo ser parte de ellos, cómo ayudarlos en 

vez de cómo explotarlos. Por lo anterior, la ecocrítica busca comprender mejor los paisajes y las 

regiones, a fin de desarrollar una teoría del lugar con base en una perspectiva convergente: el lugar 

como construcción social y ecológica sin caer en idealizaciones (Buell, 1999; Binns, 2004). 

¿Qué pasa, entonces, si ese lugar es el campo? Este fácilmente permite la materialización y el 

desarrollo de una ideología pastoral. De acuerdo con Buell (1996), “pastoral” ha sido casi un sinónimo 

de la idea de regresar a un estado de existencia más natural, menos urbanizado. En literatura y el arte, 

la capacidad de representar el entorno natural y volver a él es en sí misma un tipo de proyecto pastoral, 

porque, históricamente, algunas veces ha activado una conciencia verde, cuando no ha eufemizado la 

apropiación de la tierra. La poesía pastoril griega, así como la latina, satiriza y replica la civilización 

de la vida urbana, basándose justamente en su operación citadina para representar a unos pastores y 

otros rústicos en actitudes estilizadas, exuberancia juguetona y desesperación amorosa. Si bien 

comenzó con una poesía loco-descriptiva, la ideología pastoral se pliega al servicio de particularismos 

 
2 “La ausencia de relación evidencia ya una posición y perspectiva ante el tema ecológico; posiblemente, de indiferencia y 

utilitarismo, promovidos por el especismo: la idea sobre la superioridad del homo sapiens como individuo autónomo y 

centro del universo; idea que, análoga al racismo y el sexismo, ha relegado a otras especies a un estatus inferior, ha creado 

jerarquías dentro de los reinos animal y vegetal y, en efecto, ha autorizado su explotación para satisfacer las necesidades ‒

de alimento, medicinas, vestuario, entre otros‒ de la humanidad” (Campos, 2018b, p. 16). 
3 Con base en Flores (2015), se puede sintetizar que la filosofía de la ecología profunda cree en 1) la armonía del ser 

humano con la naturaleza; 2) la comprensión de la naturaleza como un conjunto donde cada elemento tiene un valor 

intrínseco; 3) la satisfacción plena en vivir de forma respetuosa con el medio ambiente; 4) la limitada existencia de 

suministros; 5) el uso de tecnología que no dañe ni domine al medioambiente; 6) la vida saludable y satisfecha, reciclando 

y evitando el derroche y el desperdicio; y 7) la descentralización y el respeto por las sociedades y comunidades minoritarias. 

Gracias a estas premisas, la ecología profunda se diferencia de una ecología superficial que, tradicionalmente, se basa en 

el antropocentrismo y el especismo. De ahí que aquel nuevo paradigma filosófico enfatice la interconexión y la 

interdependencia de los seres, energías, componentes materiales, fenómenos, sistemas de vida y entornos del mundo, a fin 

de llegar a una armonía sostenible sin someter la naturaleza (Capra, 1999). 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

locales, regionales o nacionales y desempeña un rol sustancial en el esfuerzo de desarrollar una estética 

ambiental, basada en el campo como refugio ante la (hiper)civilización, en una red ecológica y 

proveedora de una protección mutua, en una insurgencia de los desposeídos, en un conjunto de valores 

alternativos por encima o en contra de los hegemónicos; en una vida sencilla que no tiene nada que 

ver con la nostalgia, sino con un cambio directo con respecto a la (hiper)civilización, el desarrollo 

tecnológico o la industria química. La ideología pastoral se trata, pues, de un cambio más estratégico 

que mistificado, porque la precariedad de las relaciones humanas con la naturaleza está destinada a 

producir una nueva versión de lo pastoral, a repensar en la rusticidad como un puente 

 

crude but serviceable, from anthopocentric to more specifically ecocentric concerns. For the pastoralization of 

new worlds, in spite of some of its original motives, also created a space for the eventual advancement of nature’s 

claims on human society. (Buell, 1996, p. 52) 

 

Por todo lo anterior, Buell (1996) identifica la ideología pastoral en 

 

all literature that celebrates an ethos of rurality or nature or wilderness over against an ethos of metropolitanism. 

This domain includes for present purposes all degrees of rustication, temporary or longer term, from the greening 

of cities through metropolitan park projects to models of agrarianism and wilderness homesteading. (p. 439) 

 

Desde esta perspectiva de la ideología pastoral, se pueden examinar los paisajes que se 

construyen y representan en la poesía pastoril griega. Se ha de partir de la consideración de que un 

paisaje es “el conjunto de interrelaciones derivadas de la interacción entre geomorfología, clima, 

vegetación, fauna, agua y modificaciones antrópicas” (Muñoz-Pedreros, 2004, p. 140). Si bien implica 

observar la superficie terrestre, la geognosis (materiales de la corteza terrestre), factores edáficos, el 

clima, la disposición visual y funcional de los fenómenos naturales y humanos en el paisaje natural, el 

concepto de paisaje va más allá. Incluye el paisaje natural, pero sobre todo una imagen cultural del 

entorno: una configurada por un grupo humano a partir de los trabajos, actividades, relaciones, usos o 

modificaciones de índole económica, social, cultural, religiosa o de cualquier otro tipo, que hace en un 

territorio concreto con sus componentes biótico y abióticos. Así, todo paisaje constituye una forma de 

ver o percibir, la cual tiene su propia historia ligada a la economía y la sociedad (Cosgrove y Daniels, 

1988; Cosgrove, 1998; Sauer, 2006; Barella Vigal, 2010). Por eso, para estudiar el paisaje, se deben 

investigar los elementos constituyentes de sus ecosistemas, a fin de conseguir una visión sistémica o 

ecológica (Muñoz-Pedreros, 2004). 

Con base en lo anterior, quede claro que el paisaje cultural registra el accionar humano en el 

paisaje natural; de ahí que sus elementos compositivos sean las formas de población (masa o densidad), 

formas de desplazamiento (migraciones estacionales) o alojamiento (tipos de estructuras construidas 

por los seres humanos y su agrupamiento disperso en zonas rurales o aglomerado en aldeas o ciudades); 

las formas de producción (usos del suelo, plantas, bosques, granjas, minas, huertas frutales u hortícolas, 

viñedos, alamedas, jardines, entre otros) o las expresiones culturales ligadas al medioambiente (Sauer, 

2006). 

A lo interno del paisaje cultural, gracias a las relaciones con la naturaleza, surgen igualmente 

los cultos sagrados y las religiones (Eliade, 1964); y aunque son expresiones culturales, aquí se prefiere 

abordarlos por separado, pues Horster (2010) utiliza, en el contexto mítico griego, el concepto de 

paisaje religioso para referirse a “All kinds of myths and of mythological traditions interweaved with 

the land and the polis” (p. 436). En función justamente de estos mitos, se suelen concebir como 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

sagrados e intocables algunos territorios, se erigen lugares de culto y se los dota de extraordinaria 

belleza. 

Comprender, pues, un paisaje cultural o religioso no solo implica entrar en un paisaje natural 

empírico o ficticio, sino que también observar el grado de ecoalfabetización y viceversa. Según Capra 

(1999), la ecoalfabetización conlleva aprender sobre los ecosistemas, las asociaciones de plantas, 

animales, microorganismos y humanos, su organización y flujos de energía. Evidentemente, una forma 

de llegar a estos aprendizajes es a través de la etnobotánica, cuya tarea primordial es, pese a las 

dificultades, integrar al saber científico los conocimientos tradicionales brotados de la correlación 

Homo sapiens-planta en diferentes épocas, ambientes naturales y culturales locales o regionales (Luna 

Morales, 2002). A partir de esta correlación, la etnobotánica estudia el aprovechamiento de la flora en 

diferentes usos como alimento, combustible, material para artesanías, construcción, medicina, entre 

otros (Macías-Villamizar et. al, 2021); de ahí que se pregunte cómo se establecen las relaciones entre 

plantas y seres humanos, cómo influyen aquellas en su convivencia, en el desarrollo de las culturas, 

cuáles usos y manejos se les dan a las plantas en un territorio geocultural específico (Ogata, s.f.). 

Para lograr dicha integración de conocimientos, en la etnobotánica convergen 

interdisciplinariamente las ciencias biológicas y sociales; y, si se aplica al análisis ecocrítico, también 

la filología. De esta manera, se puede concebir a los actantes líricos de los poemas como informantes, 

pues los usos etnobotánicos se adquieren y establecen a través del consenso de los sujetos y su 

ubicación subjetiva (Macías-Villamizar et al., 2021). Dichos actantes, por ende, al (re)producir ideas 

reales, míticas o utópicas sobre la correlación Homo sapiens-planta, inscriben modos de vida con la 

naturaleza. Gracias a sus palabras se pueden reconstruir y abordar no solo saberes etnobotánicos, sino 

también paisajes culturales, religiosos y sus representaciones. 

 

3. Metodología 

 

En cuanto a la metodología, primeramente, se revisa un corpus textual específico: la poesía pastoril de 

Teócrito, Mosco y Bión según la edición de Gredos4 (García Teijeiro y Molinos Tejada, 1986). En este 

corpus se computan inicialmente 73 especies y 2 subespecies vegetales, en 27 poemas del primero 

autor, cuatro del segundo y uno del tercero.5 Sin embargo, se descartan luego todas aquellas plantas 

que en esos textos son utilizadas como un elemento más de un marco espacial, mítico o del locus 

amoenus;6 como referente espacial,7 parte de un priamel, una hipotiposis, una estampa o una 

decoración; manifestación de color local de una comunidad, provincia, país, región (Campos, 2018b); 

 
4 Solo ante dudas con algunos términos, se cotejan la traducción de los idilios ofrecida por Fernández Galiano (1984) y 

The Perseus Digital Library. 
5 No se menciona ninguna planta en los idilios XVI, XVII y XIX de Teócrito; ni en “Amor fugitivo”, “Mégara” y 

fragmentos 2 de Mosco; ni en “Epitalamio de Aquiles y Deidamía”, “A la muerte de Adonis” ni en ninguno de 17 

fragmentos de Bión. 
6 Aquellos árboles que, de acuerdo con Curtius (1995), únicamente son usados para dar sombra, facilitar el descanso y la 

composición poética de los pastores, adornan los prados y las aguas; así como también aquellas plantas que enmarcan los 

encuentros amorosos o eróticos, o bien resaltan artificiosamente el carácter paradisíaco y sensual (olores y sabores) del 

entorno. 
7 Villagrán y Squizzato (2017) consideran en su análisis la flora que es usada en la Ilíada para indicar un espacio bélico o 

para que los combatientes se ubiquen. Este uso no aporta ninguna información ecocéntrica ni valiosa para los objetivos de 

este trabajo; por lo tanto, se la descarta. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

parte retórica de un símil o metáfora con que dotar de atributos a personas;8 de juegos para ilustrar 

conceptos como el tempus fugit; o símbolos de abundancia frutal de una zona.9 También se excluyen 

términos genéricos como: flores, bosque(s), arboleda(s), espesuras, hierba(s), planta(s), césped, 

hierbas, árbol(es), pasto(s), floresta, mies, espigas, maleza, hojas, ramas, heno, entre otros; los cuales 

impiden ir, taxonómicamente, más allá de la clase, es decir, identificar un taxón más específico de la 

especie (Alvarado, Solano y Solís, 2024). Además, este uso genérico evidencia insensibilidad, 

homogeneidad o desconocimiento del medio ambiente, producto del antropocentrismo (White, 2010). 

Así pues, tan solo son tomados como parte de la muestra poética los idilios I-XII, XIV, XV, XVIII y 

XX-XXVIII de Teócrito; “Canto fúnebre por Bión”, “Europa” y los fragmentos 1 y 3 de Mosco; y 

“Canto fúnebre por Adonis” de Bión. De ahí que, de las 73 especies encontradas al inicio, se 

discriminan 2110 y únicamente se analizan 52. De estas y las 2 subespecies, 25 son usadas en contextos 

tanto descartados11 como válidos para este trabajo; estos se resaltan en negrita en la Tabla 1. Al final, 

por lo tanto, de 201 contextos identificados, se estudian 104 (52 %) casos y se excluyen 97 (48 %). 

 

Tabla 1. 

Especies y subespecies vegetales presentes en la poesía pastoril de Teócrito, Mosco y Bión 

 

Especies descartadas 
Especies y subespecies consideradas 

Nombre común Nombre en griego Transliteración 

cardo 

cárex 

celidonia 

chopo 

ciruela 

culantrillo 

fustete 

gatuña 

grama 

helecho 

jara 

juncia 

lentisco 

lirio 

madroño 

abrojo 

acanto 

acebuche 

álamo blanco 

alhelí 

amapola 

anémona 

apio 

azafrán 

cabrahígo 

cálamo 

cambrón 

caña 

cebada 

cebolla, nazareno 

ἀσπάλαθος 

ἄκανθα 

ἀγριελαία 

λευκή 

λευκόϊον 

μήκων ἥμερος 

ἀνεμώνη 

σέλινον κηπαῖον 

κρόκος 

ἐρινεός 

κάλαμος 

παλίουρος 

κάλαμος 

ἄλφιτον 

βολβός 

aspálatos 

ákantha 

agrielaía 

leukē 

leukóïon 

mēkōn hēmeros 

anemōnē 

sélinon kēpaîon 

krókos 

erineós 

kálamos 

palíouros 

kálamos 

álphiton 

bolbós 

 
8 También se rechaza del análisis de Villagrán y Squizzato (2017) el considerar la presencia de vegetales en la composición 

de símiles, cuyo núcleo de sentido es evidentemente antropocéntrico. 
9 Si en su trabajo Villagrán y Squizzato (2017) encontraron 59 especies botánicas en la poesía épica de Homero, era 

esperable que hubiera un número superior o similar en un género que se define y canoniza por su marca distintiva: la vida 

en el campo. Y, en efecto, así es: como se dijo, en la poesía de Teócrito, Mosco y Bión se identifican 75 especies. Sin 

embargo, al descartar los susodichos usos de las plantas, quedan 53. Si Villagrán y Squizzato (2017) hubieran hecho lo 

mismo, habrían tenido que eliminar dos especies (la amapola y la palmera), de manera que les habrían quedado 57. La 

cantidad sigue siendo mayor; pero, si se contrasta la extensión versal de la Ilíada y la Odisea con la de la poesía pastoril 

de aquellos tres autores, la diferencia no demerita el abordaje y alcance ecocéntrico y etnobotánico de esta. 
10 El olmo se emplea cuatro veces, el peral y la juncia tres; el helecho, el chopo y el ciruelo dos; y las otras quince especies 

una sola vez. En total, se discriminan 31 contextos. 
11 Se descartan 10 contextos de la encina, nueve del manzano, seis de la vid, cinco del pino y la rosa, cuatro del ciprés, tres 

del apio y el olivo; dos del enebro, la hiedra, el jacinto y el plátano; y una de las otras trece plantas. En total se desestiman 

66. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

malva 

olmo 

peral 

poleo 

rosa mosqueta 

urce 

ciclamen 

ciprés 

comino 

ébano 

égilo 

encina 

enebro 

eneldo 

escila, cebolla albarrana 

(a)gamón, asfódelo 

genista 

haba 

hiedra 

higuera 

hipómanes 

jacinto 

junco 

laurel 

lenteja 

manzano 

mielga 

narciso 

olivarda 

olivo 

ortiga 

pino 

piruétano 

plátano 

rosa 

serpol 

siempreviva 

tamarisco 

telefio 

toronjil 

trébol 

trigo 

vid 

violeta 

zarza 

κυκλάμινος 

κυπάρισσος 

κύμινον 

ἔβενος 

αἴγιλος 

δρῦς 

ἄρκευθος 

ἄνηθον 

σκίλλα 

ἀσφόδελος, ἀνθέρικος 

ἀσπάλαθος 

κύαμος 

κισσός 

σῦκα, ἰσχάς 

ἱππομανὲς φυτόν 

ὑάκινθος 

σχοῖνος  

δάφνη 

φακός 

μᾶλον 

κίτισος 

νάρκισσος 

κόνυζα 

ἐλαία 

κνίδη 

πίτυς 

ἄχερδος 

πλάτανος 

ῥόδον 

ἕρπυλλος 

έλίχρύσος 

μυρίκη 

τηλέφιλον 

μελίτεια 

λωτός 

σῖτος 

ἄμπελος, σταφυλή 

ἴον 

ράμνος, βάτος 

kykláminos 

kypárissos 

kýminon 

ébenos 

áigilos 

drŷs 

árkeuthos 

ánethon 

skílla 

asphódelos, anthérikos 

aspálathos 

kýamos 

kissós 

sŷka, ischás 

hippomanés phytón 

hyákinthos 

schoînos 

dáphnē 

phakós 

mâlon 

kýtisos 

nárkissos 

kónyza 

elaía 

kníde 

pítys 

ácherdos 

plátanos 

rhódon 

hérpyllos 

helíchrysos 

myríkē 

teléphilon 

melíteia 

lotós 

sîtos 

ámpelos, staphylé 

íon 

rhámnos, bátos 

 

Fuente: elaboración propia 

 

Luego, con base en lo hallado en la muestra y a partir de las aproximaciones teóricas y otras 

fuentes complementarias, se crean las categorías de la Figura 1. En estas se ubican las especies para 

analizar mejor los conocimientos etnobotánicos implícitos en la construcción de los paisajes culturales 

y religiosos. El cultural aparece enfocado, por un lado, en la cosmovisión mítica de la naturaleza 

(Anexo 2), la cual comprende 1) el origen mítico de algunas plantas; y 2) el animismo, el cual no solo 

constituye una de las formas más primitivas de las religiones y la más arcaica de las teorías biológicas, 

sino que también implica considerar que tal entidad natural tiene un alma o una mente (Bello, 2005). 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

Por otro lado, figuran las expresiones artísticas ligadas a la flora (Anexo 3): 1) saberes populares, que 

abarcan el conocimiento de las propiedades de algunas especies vegetales, su efecto apotropaico o su 

rol en un juego adivinatorio; 2) costumbres relativas a adornos florales, regalos de amor, juegos 

olímpicos y tradiciones locales; 3) el nombre propio de un animal y 4) artesanías, dentro de las cuales 

se considera la fabricación de yacijas, coronas o guirnaldas y variedad de instrumentos. 

Por su parte, se observan formas de producción (Anexo 2), de las cuales se distinguen el uso 

de plantas en: 1) la alimentación humana, la cual incluye preparación o cocción de los alimentos, según 

antecedentes míticos12 o la tradición; y 2) el forraje y alimentación de los animales. El paisaje religioso 

se erige sobre territorios sagrados y lugares de culto (Anexo 2); de ahí que las plantas se puedan 

encontrar en 1) templos o 2) ritos y ceremonias, en los cuales se les atribuyen poderes mágicos, o se 

exponen los saberes sobre sus potencias curativas o tóxicas, los cuales proceden de la sabiduría de 

dioses o semidioses que continúa vía el mito, la tradición, sacerdotes o sacerdotisas. Como las 

imágenes de los paisajes culturales y religiosos se cimientan sobre un paisaje natural, se decide, 

entonces, extraer indirectamente información sobre este a partir de los saberes etnobotánicos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 1. 

Categorías de análisis 

Fuente: elaboración propia 

 

 

 
12 Lo mítico permite la identificación o análisis de antecedentes en las relaciones etnobotánicas, pues buscar “los 

antecedentes resulta de mucha utilidad para ubicarse en espacio, en tiempo y en contenido étnico” (Ogata, s.f., §7). 

 

                                                  Cosmovisión mítica              Origen mítico 

                                                  de la naturaleza                     Animismo 

 

                                                                                                                                       Propiedades      

                                                                                                 Saberes populares         Efecto apotropaico 

                                                                                                                                       Juego adivinatorio 

 

                                                                                                                                       Adornos florales 

                                                                                                                                       Regalos de amor   

                                                                                                 Costumbres                   Juegos olímpicos 

                       Cultural              Expresiones culturales                                                 Tradiciones locales 

                                                  ligadas a la flora                                                                                                                                    

                                                                                                 Nombre propio de animal                                  

                     

                                                                                                                                       Yacijas 

                                                                                                                                       Coronas o guirnaldas 

Paisaje            Natural                                                              Artesanías                     Variedad de  

                                                                                                                                       instrumentos 

        

                                                   Formas de producción          Alimentación humana 

                                                                                                 Forraje y alimentación de animales 

                        

                        Religioso            Templos 

                                                    Ritos y ceremonias 

 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

4. Por los paisajes desde la etnobotánica 

 

A continuación, se llevará a cabo el análisis ecocrítico de la muestra poética, a partir de las categorías 

diseñadas (Figura 1). 

 

4.1. Paisajes culturales 

 

Los paisajes culturales son los más ampliamente identificados en la muestra textual; por eso, se 

examinarán tres grandes categorías: la cosmovisión mítica de la naturaleza, las expresiones culturales 

ligadas a la flora y las formas de producción. 

 

4.1.1. Cosmovisión mítica de la naturaleza 

 

En primer lugar, solo se encuentra una referencia sobre el origen mítico de dos especies: la rosa (Rosa 

gallica L.) y la anémona (Anemone coronaria L.). En el “Canto fúnebre por Adonis”, la voz lírica 

indica: “Tanta lágrima vierte la diosa de Pafos, cuanta sangre vierte Adonis, y las dos se tornan flores 

en el suelo: de la sangre nace la rosa, de las lágrimas la anémona” (vv. 65-68). De acuerdo con el mito, 

Adonis muere desangrado en el monte Líbano a causa de la herida provocada por un jabalí.13 Según 

los versos citados, la sangre de Adonis toca el suelo, se metamorfosea y origina la rosa, posiblemente 

roja o rosada; mientras sus lágrimas, la anémona también roja. Afrodita corre descalza en busca de su 

amante moribundo,14 se pincha con la espina de una Rosa x alba; así su sangre tiñe la flor blanca y 

crea la rosa roja; de ahí que las rosas estuvieran consagradas a Afrodita. Aunque los colores de la Rosa 

gallica L. van desde el blanco (es poco común) hasta el púrpura oscuro, en el mito se da a entender 

que las primeras rosas en existir eran blancas y, debido al suceso de Afrodita, surgen las rojas o rosadas. 

El origen mítico de esta especie, por lo tanto, deja ver que su magnificencia se encuentra asociada a la 

delicadeza y a seres sagrados. 

Según Ovidio (Metamorfosis, X, vv. 728-ss.), la anémona nace específicamente de la sangre 

de Adonis. Ya de sus lágrimas, ya de su sangre, se origina en la región mediterránea, tal y como lo 

comprueba la botánica. En el momento en que las lágrimas o las gotas de sangre tocan la tierra, surge 

la flor (Graves, 2014). Por la sustancia y el sentimiento que las originan, se hace referencia a la 

anémona silvestre, la cual es de color rojo, escarlata o carmesí; la cultivada también da flores rojizas, 

pero también blancas, azules, púrpuras o amarillas (Dioscórides, 2006). Según Teofrasto (1988), la 

anémona silvestre echa flor no mucho después de que brota y sus hojas están a ras de suelo. Los versos 

de Bión aluden poéticamente a su biología. 

Así las cosas, en el poema de Bión y en las otras fuentes citadas se evidencia la metamorfosis 

como uno de los rasgos míticos más antiguos en el tratamiento de la naturaleza (Villagrán y Squizzato, 

2017). Ya que es parte del paisaje cultural griego, la metamorfosis puede haberse instalado como una 

evidencia del flujo de energía en la naturaleza y, a como puede deberse a un prodigio mítico, bien 

puede responder a la voluntad de un ser humano que vive, a través de lo pastoril, la interconexión con 

la naturaleza y, por ende, la ecoafectividad. 

 
13 Enviado por Artemisa según unas versiones (García Teijeiro y Molinos Tejada, 1986); disfraz de Ares celoso según otras 

(Graves, 2014). 
14 Según Graves (2014), Ares cornea y mata a Adonis ante los propios ojos de la diosa. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

Esto último ocurre precisamente en el “Canto fúnebre por Bión”. Mosco emula el “Canto 

fúnebre por Adonis”, pero a fin de llorar la pérdida del poeta de Flosa. Por eso, toda la naturaleza, ríos, 

bosques, ruiseñores, cisnes, rebaños y flores lo lloran. Dos plantas a las cuales la voz lírica interpela 

directamente para que demuestren su aflicción son, de nuevo, la rosa y la anémona. Como se vio, las 

flores de ambas pueden ser de varios colores, entre ellos el blanco. Este permitiría comprender la 

exhortación de la voz lírica: “ahora, rosas, enrojeced de luto; ahora, anémonas” (vv. 5-6). Les pide 

metamorfosearse: enrojecer para que demuestren sumo dolor por la muerte de Bión. De esta manera, 

dan origen a una nueva variedad de su especie; un origen debido a la ecoafectividad, porque esta 

corresponde al desarrollo de lazos emocionales entre humanos y naturaleza, con el propósito de generar 

una sensibilización sobre el cuidado y pérdida de ecosistemas y especies (Gaard, 2020). 

Pasando ahora al animismo, este se observa también en “Canto fúnebre por Adonis”, cuando 

las encinas (Quercus ilex L.), gracias a la exclamación, se lamentan patéticamente por la muerte de 

Adonis, mientras los montes, ríos, manantiales y flores lloran por el dolor de Afrodita. Retóricamente, 

la prosopopeya les permite a las encinas lanzar un grito contundente (“¡Ay, Adonis!”, v. 32), con el 

cual ellas, como otras entidades naturales animadas, sufren por el fallecimiento de otro ser; no importan 

tanto que sea humano, su muerte afecta a una diosa y a la naturaleza misma; y, aunque el dolor inicial 

responde a la pérdida del amante de Afrodita, se puede observar de nuevo la ecoafectividad. De este 

modo, la pérdida de un ser duele a los otros, sean humanos o más-que-humanos; todos son parte de 

una comunidad biótica, por la que se debe garantizar la estabilidad e integridad de todos sus miembros. 

El sufrimiento de la encina se vuelve, entonces, un dolor transespecie, en medio del bosque mixto y 

esclerófilo del Tirreno y el Adriático,15 donde la compuesta de varias especies del género Quercus es 

una de las comunidades más importantes. 

Al dolor expreso en “Canto fúnebre por Bión” se suma el Hyacinthus orientalis L., planta 

originaria de la región mediterránea, porque según el mito nació de la sangre de Jacinto; sobre sus 

pétalos dejaron huellas las lágrimas de Apolo: las primitivas letras de su nombre “Ay” (Graves, 2014). 

Por esta razón, el hablante lírico le pide: “ahora, jacinto, proclama tu escritura y pon en tus pétalos más 

ayes” (v. 6). Según Teofrasto (1988), el jacinto es una de las plantas silvestres que reina en los prados; 

de ahí que el hablante lírico apele a su presente comunidad y le suplique que, en virtud de su origen 

sangriento, se conduelan de la pérdida de Bión y pregone pública y solemnemente los lamentos que 

desde sus orígenes lleva en sus corolas. 

En el fragmento 1 de Mosco, la voz lírica externa el terror sublime que le provoca el mar 

enfebrecido; por eso, ante la amenaza de muerte, corre a buscar refugio en el “bosque umbrío: allí”, 

donde, “aunque el viento sople fuerte, el pino canta” (vv. 7-8). La comunidad de Pinus pinea L. es otra 

de las más importantes dentro del bosque mixto y esclerófilo del Tirreno y el Adriático. Tal y como 

señala Teofrasto (1988), este pino destaca por ser perennifolio. Estas cualidades permiten visualizar 

no solo el refugio que el pinar le ofrece al hablante, sino también comprender el sentido de vida 

perpetua que su estructura arbórea evidencia siempre. De ahí que, aunque el viento ‒símbolo 

teriomorfo (Durand, 1982)‒ amenace con aniquilarlo, el hablante únicamente encuentre y escuche el 

canto de vida del pino. Es capaz de adentrarse en el bosque, abandonar su antropocentrismo y participar 

de la acogida maternal de pinar y, por lo tanto, de la red ecológica y su protección mutua. De esta 

 
15 Constituye una ecorregión de la ecozona paleártica, la cual se extiende por la costa mediterránea de Croacia, Italia, 

Córcega y Malta. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

manera, el pino devuelve la compasión y protección que recibió de Gea, pues de acuerdo con el mito 

el pino es la metamorfosis de la ninfa Pitis (Πίτυς, de ahí el nombre del árbol) (Grimal, 2016). 

En definitiva, el animismo de la encina, el jacinto y el pino corrobora la consideración de estas 

plantas como seres vivientes en bosques y prados mediterráneos. La atribución de rasgos propios o de 

actividades anímicas de los seres humanos a entidades naturales siempre resulta paradójico para la 

ecocrítica, porque de cierta manera implica la personificación, es decir, el ejercicio del 

antropocentrismo sobre el mundo-más-que-humano a través del artificio retórico de la prosopopeya. 

Sin embargo, el animismo resulta menos problemático si dicha atribución se disocia de la realidad 

material y se la vincula más bien a una realidad inmaterial e invisible, espiritual o metafísica, presente 

en el interior de cada entidad o en un conjunto de ellas (Bello, 2005), tal y como ocurre con las tres 

especies mencionadas, ya que, en el caso del jacinto y del pino, llevan huellas inmanentes de una fuerza 

divina ‒las lágrimas de Apolo el primero, el poder de Gea el segundo‒; o, en el caso de la encina, se 

potencia al interactuar con lo sagrado, representado por Afrodita. Por casos como estos, Buell (1996) 

considera que la personificación de plantas y animales tiene que ver más con la atenuación de las 

jerarquías entre el Homo sapiens y las demás especies.  

 

4.1.2. Expresiones culturales ligadas a la flora 

 

Conocer las propiedades de las plantas puede ser provechoso para tareas básicas como generar calor. 

En el idilio XI, el hablante lírico le informa a Nicias que Polifemo le ofrece calor a Galatea no con su 

cuerpo, pues le resultaba repugnante a ella, sino con la blanca y fuerte madera de Quercus ilex L. 

(Teofrasto, 1988): “tengo leña de encina y, bajo la ceniza, el fuego infatigable” (Teócrito, vv. 50-51). 

Este es el único árbol de la muestra textual que, como se verá, se corta ecosistémicamente (por 

necesidad, sin llegar a tala o deforestación) para generar fuentes ígneas de uso doméstico. 

Los saberes populares constituyen conocimientos empíricos que perviven en el folklore o en la 

vida cotidiana. En el idilio VII, Simíquidas, durante su excursión veraniega por la campiña de Cos, le 

canta a Lícidas los amores de su amigo Arato. En su canto le pide a Pan que su amigo pueda terminar 

pronto en los brazos del doncel que ama. Si rehusara a ayudarlo, lo impreca a sufrir los picores 

excesivos de la Urtica urens L.: “mas si lo dispones de otro modo, que te llenes de picores y hayas de 

desgarrarte con las uñas todo el cuerpo, y duermas entre ortigas” (Teócrito, vv. 8-11). Esta especie 

Urticaceae es un arbusto agreste de unos 60 cm, habitualmente llamado mala hierba; existen dos 

variedades: una con hojas ásperas, anchas y negras con furtos semejantes a la linaza, pero menor; la 

otra con semillas menuda y no es tan áspera (Dioscórides, 2006); es conocido por producir mucha 

irritación, ronchas, prurito y escozor, debido al ácido fórmico, resina, histamina y otras sustancias 

proteínicas en sus pelos urticantes. Aunque es un arbusto perenne, florece sobre todo a partir de julio 

hasta septiembre (Teofrasto, 1988). Los versos de Teócrito, al referir que la acción pastoril se da en 

verano, concretan que la ortiga está en época de floración. Sus flores, agrupadas en espigas verdes 

ramificadas, pican mucho más que los tallos. De ahí que es un mal tiempo para Pan: si no ayuda a 

Arato, fácilmente topará en la campiña la planta que le acarreará su maldición. Simíquidas sabe, al 

conocer las propiedades del arbusto, que su sufrimiento será insoportable. 

Lo mismo ocurre en el idilio IV. Coridón advierte al otro pastor a fin de que evite dolorosas 

punzadas y lesiones: “Cuando vengas al monte, no vayas descalzo, Bato, que en el monte abundan 

abrojos y zarzales” (Teócrito, vv. 56-57). Se trata de dos especies espinosas. Primero, el Tribulus 

terrestris L. es una hierba rastrera perenne de floración estival, nativa de regiones cálidas del sur de 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

Europa; posee tallos radiales y ramosos con espinas ásperas, duras y largas, por las que destaca dentro 

de las plantas espinosas (Teofrasto, 1988; Dioscórides, 2006). Segundo, la zarza (Rubus fruticosus L.), 

arbusto o árbol de hojas perennes y puntiagudas, tallos duros, flexibles y espinosos, que crece 

invasivamente en bosques, montes bajos y laderas (Teofrasto, 1988). Ambas pueden causar dolor 

considerable si pincha pies descalzos. 

Hablando de espinas, en el idilio I, en un momento de su canto sobre la muerte de Dafnis, Tirsis 

exhorta: “vosotros, los espinos, dad ahora violetas” (Teócrito, vv. 132-133). El términos “espinos” 

puede conducir a equívocos o ambigüedades; sin embargo, si se observa la palabra empleada por 

Teócrito (ἄκανθα), queda más claro que se trata del Acanthus spinosus L., el cual se encuentra en 

bosques, ambientes húmedos, zonas pedregosas, terrenos antropizados o en praderas sombreadas 

(como es el caso del idilio I), en Grecia y el mar Egeo (Dioscórides, 2006). Es una hierba perennifolia, 

llamativa por sus largas y arqueadas hojas de color verde oscuro brillante, triangulares, dentadas y 

espinosas; sus espinas son blanquecinas y se ubican en el extremo de la hoja; sus inflorescencias son 

rígidas, principalmente blancas con matices violáceos o purpúreos en las brácteas; de ahí la metonimia 

al final del verso. 

Conocer las propiedades de las plantas también ayuda a protegerse del mal; por eso, algunas 

son usadas como apotropaicas. En el idilio II, antes de comenzar con el rito en que invoca a Hécate 

infernal cuyas fuerzas pueden resultar peligrosas, la hechicera Simeta decide protegerse y garantizar 

su seguridad durante un rito con el cual evocará potencias peligrosas (Durán Mañas, 2014): “Delfis 

me ha causado una pena, y yo por Delfis laurel quemo” (Teócrito, vv. 23-24). El laurel (Laurus nobilis 

L.) es un arbusto perenne de la región mediterránea; abunda en montañas y su leña es combustible 

(Teofrasto, 1988); sus hojas estrechas o anchas son caloríficas y molificativas, y tienen el poder para 

aliviar todo tipo de inflamaciones y afecciones (Dioscórides, 2006). Las virtudes apotropaicas del 

laurel eran conocidas por los antiguos (Durán Mañas, 2014). 

En el idilio V, Comatas y Lacón compiten por el mejor canto; su árbitro es Morsón. A medida 

que se desarrolla el duelo, Lacón se enoja y Comatas advierte: “Ya, Morsón, alguien se pica, ¿te das 

cuenta? Corre y de la tumba de una vieja coge escilas” (Teócrito, vv. 120-121). Le aconseja protegerse 

de la inquina y envidia de Lacón con la Drimia maritima (L.) Stearn.:16 hierba perenne y bulbosa, cuya 

corta floración se da en primavera; es altamente venenosa ‒rodenticida e insecticida (Liddell y Scott, 

1899)‒, pero dosificadamente se usa como medicina (Dioscórides, 2006); de ahí que Teofrasto (1988) 

señale que los cascos que componen sus raíces son usados como diurético. Además, este último indica 

que preserva contra las desgracias, las amenazas y los daños de las brujerías. Según Durán Mañas 

(2014), de las mismas propiedades médicas de la escila o cebolla albarrana “derivan también ciertas 

cualidades apotropaicas” (p. 201). Para que funcione como talismán, hay que recoger las que crezcan 

en la tumba de una vieja (Teijeiro y Molinos Tejada, 1986), lo cual no resulta arbitrario, pues “las 

sepulturas constituían el lugar habitual de las prácticas mágicas y las hierbas allí recolectadas debían 

de poseer un poder adicional” (Durán Mañas, 2014, p. 201). Ante esta creencia popular, Durán Mañas 

percibe en los versos supracitados “una crítica al mundo de la superstición, pues inevitablemente 

imaginamos a Comatas pronunciando estas palabras en un tono que, sin duda, pone en ridículo a su 

oponente” (p. 202). 

Acto seguido, Lacón le canta a Morsón que, para protegerse de Comatas si pierde, se proteja 

así mismo con ciclámenes: “También, Morsón, a alguien yo hago pupa, lo estás viendo. Al Hales vete, 

 
16 Fernández Galiano (1984) utiliza “albarranas” en vez de “escilas”. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

y ciclamen arranca” (vv. 122-123). El Cyclamen graecum Link es también una planta bulbosa, de fuerte 

fragancia repelente, endémica de Grecia y Turquía ‒de ahí que Lacón envíe a Morsón a buscarla en 

Hales‒,17 crece en suelos pedregosos de pinares. Según Teofrasto (1988) y Dioscórides (2006), posee 

propiedades medicinales, sirve de amuleto para acelerar el parto y como antídoto contra venenos 

mortales. Plinio (Historia natural, XXV, 115) aconseja sembrarla en todas las casas, para que no surtan 

efecto las pócimas malignas. 

Aparte de las cualidades apotropaicas de las plantas se encuentran las adivinatorias. En el idilio 

III, el cabrero, pese a su cortejo, sabe que Amarilis no lo quiere; se lo ha revelado dicha planta: “Supe 

la verdad el otro día, cuando pensaba si me querías, y la palmada no hizo adherirse el pétalo de la 

nomeolvides, sino que se arrugó de mala manera en la lisa superficie de mi brazo” (Teócrito vv. 28-

29). García Teijeiro y Molinos Tejada anotan que traducen teléphilon por “nomeolvides” (Myosotis 

scorpioides), a fin de usar un nombre español con cierto parecido en su significado. Teléphilon 

significa ‘que ama de lejos’ (Sebastián Yarza, 1998; Cantillo, 2020). En este sentido, Fernández 

Galiano (1984) traduce “la flor del amante lejano”. Teofrasto (1988) no la menciona y, según García 

Teijeiro y Molinos Tejada, no hay certeza de a cuál planta se refiere Teócrito debido a los problemas 

gramaticales del pasaje textual. Sin embargo, la etimología del nombre y los datos etnobotánicos llevan 

a establecer con certeza que se trata del telefio o hierba callera (Sedum telephium L.), una suculenta 

perenne, oriunda de las montañas de Europa central y meridional; crece en viñas y tierras de labor en 

primavera. Es resistente a la sequía, pues almacena agua en sus hojas carnosas azul verdosas, dentadas, 

alternas y pegajosas. Sus flores son blancas o púrpuras y aparecen en corimbos. Se usa en emplasto, 

cataplasma o ungüento para curar y cicatrizar lesiones cutáneas (llagas, heridas, albarazos y lepra) 

(Dioscórides, 2006). El juego adivinatorio consistía en colocar una hoja de telefio en el brazo y 

golpearlo con la palma de la otra mano: el sonido producido, la marca dejada en la piel o el hecho de 

que se quedara o no adherido revelaban la verdad misma del amor de la otra persona18 (García Teijeiro 

y Molinos Tejada, 1986; Sebastián Yarza, 1998). El talismán profético servía para conectar a la persona 

amante y a la persona amada dentro de un escenario imaginario de verificación afectiva, porque la 

planta era capaz de descubrir y leer en el corazón de la otra su deseo, ausencia de sentimientos, falta 

de reciprocidad, distancia o inaccesibilidad (Cantillo, 2020). Debido a la poca información sobre el 

juego adivinatorio de esta planta, se puede especular una relación entre la propiedad medicinal de sus 

hojas y la sanación psicológico-sentimental: como quien dice, si la adivinación arroja un resultado 

positivo, cura la incertidumbre; si no, al menos el telefio podría sanar las heridas psicosomáticas. 

En suma, los saberes populares de especies como la ortiga, el abrojo, la zarza y el acanto 

informan sobre sus respectivas cualidades urticantes y espinosas, las cuales resultan amenazantes para 

otros seres expuestos a su contacto. Igualmente, se evidencia el saber en torno al laurel, la escila y el 

ciclamen como protectores ante influencias malignas. El saber lúdico-profético en torno al telefio 

ejemplifica el uso especulativo y los enigmas a que esta especie tiene acceso. 

Examínense ahora las costumbres. Es típico que las doncellas adornen sus cabellos con flores. 

En el idilio XVIII, el hablante lírico destaca cómo una de las jóvenes que cantan el epitalamio por 

Menelao y Helena porta la reina de los prados (Teofrasto, 1988): “Un día, pues, en Esparta, en el 

 
17 Hidrónimo que remite a Lucania, pero también a Colofón o a Cos (García Teijeiro y Molinos Tejada, 1986). 
18 Este método de adivinación popular es comparable al deshojar la margarita con el me-quiere-no-me-quiere. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

palacio del rubio Menelao, unas doncellas, con el cabello adornado de flores de jacinto, formaron coro 

ante la cámara nupcial recién pintada” (Teócrito, vv. 1-4). 

En el idilio V, Comatas, al recriminarle a Lacón las comparaciones que compone en sus cantos, 

evidencia que las rosas usualmente son sembradas en el exterior de casas o edificaciones, o si crecen 

silvestremente en este entorno también se las aprovecha como ornamento: “Pero ni la mosqueta ni la 

anémona pueden ser comparadas con las rosas, cuyos arriates junto a los muros crecen” (vv. 92-94). 

Ni la rosa mosqueta (Rosa eglanteria L.) ni la anémona pueden ser consideradas en este símil, porque 

no detallan cualidades biológicas de ellas, solo son utilizadas como elementos retóricos. 

Entre los griegos, desde antiguo, regalar manzanas constituía un signo de amor (García Teijeiro 

y Molinos Tejada, 1986); incluso las manzanas con el símbolo erótico por excelencia (Durán Mañas, 

2014); por eso, no extraña que redunde en la muestra poética y que sea, como dice Durán Mañas, un 

“recurso muy del gusto de Teócrito” (p. 131). La Malus domestica Borkh. crece en huertos frutales. Es 

rica en agua (80 %), pectina, vitaminas, sodio, potasio, magnesio, hierro y ácidos málico, tartárico y 

gálico. Debido a estas cualidades, se comprende que la llamen agua de vida y que simbolice el 

rejuvenecimiento o la inmortalidad, además de los deseos terrenales (Chevalier y Gheerbrant, 1988). 

En la muestra poética, esta costumbre se emula principalmente de dos mitos. Por una parte, en el idilio 

III el cabrero, para cortejar a Amarilis, repite el mito de otros amantes: Hipómenes logra conquistar a 

Atalanta al arrojarle unas manzanas de oro que le había dado Afrodita: “Hipómenes, cuando quiso 

desposar a la doncella, tomó manzanas en sus manos y terminó la carrera; Atalanta, en cuanto las vio, 

quedó fuera de sí y cayó en profundo amor” (Teócrito, vv. 40-44). Por otra parte, en los idilios VI y 

XI se alude al mito de Polifemo y Galatea. En el primero, Dafnis se burla de cómo Polifemo no hace 

caso a las insinuaciones amorosas de Galatea; le aconseja mejor: “Arroja Galatea manzanas a tu 

ganado, Polifemo, te llama desamorado, te tilda de cabrero. Y tú, desdichado, desdichado, no la miras; 

sigues sentado arrancando dulces sones a tu siringa” (vv. 6-9). Dametas da voz a Polifemo, quien ve 

la acción de Galatea y ni se inmuta: “La he visto, por Pan, cuando tiraba manzanas al ganado, que no 

se me ocultó, no, por este querido único ojo mío, con el que ojalá vea hasta el fin de mis días” (vv. 20-

23). En el idilio XI, el hablante lírico le cuenta al médico Nicias que las penas amorosas solo se curan 

con la música y el canto; para ello retoma el mito de Polifemo y Galatea: 

 

Así fue como mejor se consolaba nuestro paisano el Cíclope, el antiguo Polifemo, cuando se enamoró de Galatea, 

con el bozo a penas [sic] asomando en el labio y las sienes. No mostraba su amor él con manzanas, ni con rosas, 

ni rizos, sino con verdadero frenesí (vv. 6-11). 

 

Nótese cómo la rosa también es usada como otro regalo de amor, símbolo también del erotismo 

(Durán Mañas, 2014). Ambos mitos, por lo tanto, muestran que la costumbre de regalar manzanas bien 

puede funcionar o no. 

En la mayoría de los casos de la muestra, dicho regalo nunca tiene efecto positivo. En el idilio 

II, Simeta le cuenta dolorida a Selene la historia de sus amores con Delfis. En su relato le da voz a 

este; dice que, de no haberse adelantado ella, la habría ido a buscar en una noche cercana: “Pues yo 

hubiera venido, sí, por el dulce Amor, que hubiera venido en cuanto fuera de noche con dos o tres 

amigos, llevando manzanas de Dioniso en mi seno” (Teócrito, vv. 118-120). Las manzanas se asocian 

con Dioniso no solo por ser el protector de la vegetación en general, sino también por ser el dios de lo 

natural y espontáneo, tal y como son las muestras de afecto. Además, en este caso, se observa 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

claramente la insinuación del deseo erótico. En el idilio III, el cabrero se cuestiona por qué no funcionó 

su regalo en el cortejo: 

 

Encantadora Amarilis, ¿por qué no te asomas ya a tu gruta y me llamas a mí, a tu enamorado? ¿Será que me odias? 

¿Será, sí, que, bien mirado, me encuentras, niña mía, chato y barbilludo? Vas a hacer que me ahorque. Mira, te 

traigo diez manzanas. Las he cogido justo de donde tú me mandabas cogerlas, y mañana te traeré más. (Teócrito, 

vv. 6-11) 

 

En el idilio XXIII, el hablante lírico desdeña a su efebo amante, quien lo trataba mal y de quien 

nunca recibió de su parte un regalo de amor: 

 

En la palabra y en el trato era todo dureza. Nada aliviaba el fuego que encendía: ni un temblor en sus labios, ni el 

brillo de una luz en sus ojos, jamás una manzana colorada, nunca una palabra, nunca un beso, que la pasión mitiga. 

(Teócrito, vv. 6-10) 

 

Aun así, en el idilio V Comatas aconseja: “Al cabrero, que pasa con sus cabras, arrójale 

manzanas Clearista y le chista coqueta” (Teócrito, vv. 88-89). Y en el idilio X, Buceo le canta cuán 

enamorado está a Milón y que confía en el regalo: “¡Ojalá tuviera cuanto dicen que fue de Creso un 

día! Hechos estatuas de oro, los dos juntos de Afrodita seríamos ofrenda: tú con tu flauta y una rosa o 

manzana, yo de gala y con sandalias nuevas” (vv. 32-34). Buceo alude a la figura del rey Creso de 

Lidia para figurarse como un hombre rico materialmente, aunque más rico si gana el amor y placer de 

su amada con su obsequio. De nuevo, la rosa aparece como regalo de amor. 

En el idilio XI, Polifemo, enamorado de Galatea, canta cómo se consolaría de no tener a su 

amada cerca. Para conquistarla le regalaría jacintos y amapolas, pero, dado que conoce los períodos 

de su senda floración, llega a la determinación de que la suya es más una intención frustrada que una 

posibilidad real: 

 

¡Ay, que no me haya parido con branquias mi madre para zambullirme e ir a tu encuentro, y besarte la mano, si 

no quieres la boca! Te llevaría o jacintos blancos o suaves amapolas de colorados pétalos; pero como estas nacen 

en verano, aquéllos en invierno, no podría llevártelos juntos. (Teócrito, vv. 54-59). 

 

Sin embargo, la deducción de Polifemo parece apresurada, porque ambas plantas comparten 

algún tiempo. El Hyacinthus orientalis L. florea desde finales del invierno hasta finales de primavera 

(marzo-mayo) y la amapola (Papaver somniferum L.) ‒hierba anual, bienal o vivaz (Teofrasto, 1988)‒ 

desde primavera hasta verano (marzo-agosto). Así que, con suerte, el cíclope sí podría sorprender a su 

amada con tan coloridos obsequios y, por lo visto, valerse del olor y propiedades soporíferos de la 

segunda para hipnotizarla (Dioscórides, 2006), desvanecerla entre sus brazos a fin de velarla o ‒solo 

así‒ besarla. 

Dos costumbres relativas a los atletas y Juegos olímpicos aparecen en la muestra poética. En 

primer lugar, en el idilio II, como se vio arriba, Simeta reproduce en su relato a Selene alocuciones de 

Delfis, quien dice la habría visitado una noche, llevándole manzanas (regalos de amor e insinuación 

sexual) en el pecho y “en mi cabeza una corona de álamo blanco, el árbol consagrado a Heracles, 

entretejida toda alrededor con bandas escarlata” (Teócrito, vv. 120-123). El Populus alba L. es un árbol 

higrófilo de los bosques mediterráneos, crece en regiones con veranos calurosos e inviernos frescos; 

su corteza y ramas son blanquecinas y sus hojas se parecen a la hiedra (Teofrasto, 1988). Dicha especie 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

está consagrada a Heracles por ser patrono de los atletas; de ahí que Delfis diga que habría llevado una 

corona con sus ramas al visitar a Simeta, pues habría venido después de la carrera en que le ganara a 

Filino o de la palestra de Timageto, gimnasio donde suele pasar el tiempo. 

En segundo lugar, el fragmento 3 de Mosco dice: “El Alfeo cuando deja Pisa y viaja por mar, 

va a ver a Aretusa con sus aguas nutridoras de olivos, y le lleva de regalo de boda flores, hermosas 

hojas, sacro polvo” (vv. 1-4). Según el mito, Alfeo, dios-río del Peloponeso, perseguía 

apasionadamente a Aretusa, quien por lo mismo huyó a la isla de Ortigia, en Siracusa; aun así, Alfeo 

va en su busca, no sin que sus aguas lleven el polvo sagrado, creado con hojas de olivo, en honor de 

Zeus cuando se celebran los Juegos olímpicos (García Teijeiro y Molinos Tejada, 1986). El Olea 

europaea L. crece en los ecosistemas forestales y, según Teofrasto (1988), son árboles longevos y 

vigorosos, cuyas hojas son estrechas y persistentes, blanca y poco lisa su cara superior. 

Con respecto a tradiciones locales, se identifican dos en la muestra poética. Por un lado, se 

mencionó que en el idilio VII Simíquidas le canta a Lícidas los amores de Arato y cómo le pide su 

favor a Pan, a quien maldice con padecer los efectos de la ortiga si no accede. Así mismo, espera que 

lo ayude para que escape de sufrir golpes con escilas: “Y si tal haces, Pan querido, que los zagales de 

Arcadia no te azoten con escilas en los costados y los hombros cuando obtienen poca carne” (Teócrito, 

vv. 6-8). Era costumbre que los arcadios, cuando salían de caza y tenían suerte, veneraran a Pan, 

divinidad agreste y patrón de los cazadores; pero, en caso contrario, lo azotaban tirándole Drimia 

maritima (L.) Stearn. en una fiesta (García Teijeiro y Molinos Tejada, 1986; Durán Mañas, 2014), 

pues así, valiéndose una vez más de sus propiedades apotropaicas, espantarían al desgraciado dios que 

les haría pasar hambre y penurias. 

Por otro lado, se halla un rito particularísimo, pues, primero, es en honor de una planta asociada 

a una (in)mortal; segundo, deja ver la costumbre de inscribir mensaje en la corteza de los árboles; y, 

tercero, permite observar un sincretismo etiológico (Durán Mañas, 2014). En el idilio XVIII, las 

doncellas que preparan el epitalamio para Menelao y Helena afirman: 

 

Seremos las primeras en tejer para ti una guirnalda de trébol, y la pondremos en un plátano frondoso; seremos las 

primeras en tomar suave aceite de la alcuza de plata y en verterlo bajo el frondoso plátano. Y en su corteza habrá 

grabada una inscripción para que cualquiera que pase junto a él lea a la doria: “Venérame, soy el árbol de Helena” 

(Teócrito, vv. 42-49). 

 

Como se ve, la guirnalda y el aceite son para el Platanus orientalis L., el cual es el árbol 

ornamental predilecto de los griegos para cultos rituales (Teofrasto, 1988). Al ser una especie que vive 

cerca del agua y crece rápidamente si está arraigado junto a ella, se observa cómo el aceite viene a 

humedecer su corteza quebradiza y madera flexible. Durán Mañas (2014) advierte, a la luz de los 

versos 47-48: “La dedicatoria de un árbol mediante una inscripción en su corteza no aparece en ningún 

otro lugar a no ser en contextos amorosos como en Calímaco” (p. 39). Luego, señala una mezcla de 

 

varios ritos laconios y, en cualquier caso, parecen más adecuadas estas prácticas para la divinidad de la vegetación 

que fue, en un principio, Helena. En efecto, West (1975, p. 13) recuerda que Helena era originariamente una diosa 

del sol y de la fertilidad y que su rapto, como el de Perséfone, marcaba la llegada del invierno. A partir de este 

hecho, se interpretó el Id. XVIII como un festival de primavera que indicaba la llegada del verano. West observó, 

además, que estos festivales a menudo presuponen la decoración o adoración de árboles u objetos similares, lo 

cual se adecua al contexto del poema. Si esta hipótesis es correcta y en vista del resto de la composición, es 

razonable admitir que este rito tenga que ver con las tradiciones espartanas y que el momento en que transcurre la 

acción sea el final de la primavera, pues así lo sugieren también los restantes detalles florales del poema. (p. 39) 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

Aunque no hay referencias sobre un culto arbóreo de Helena en Esparta, Durán Mañas (2014), 

al igual que otros autores, encuentra en Pausanias a Πλατανιστᾶς, un lugar poblado de plátanos donde 

los jóvenes espartanos se ejercitaban para la lucha y en cuyos aledaños había un templo a Helena. 

Asimismo, la autora cita al periegeta, quien 

 

alude a un templo dedicado a Helena Δενδρῖτις (de δένδρον, ‘árbol’) en Rodas establecido para expiar la culpa de 

Polixo, que había matado y colgado a Helena de un árbol en venganza por la pérdida de su esposo Tlepólemo, 

caído en la guerra de Troya, y en VIII 23, 4 habla de un gran plátano en Arcadia plantado por Menelao. (p. 40) 

 

Por lo tanto, como la misma Durán Mañas (2014) indica, Teócrito combina varias versiones de 

la figura mítica de la Tindáride, un “sincretismo etiológico,19 acorde con la moda imperante entre los 

poetas alejandrinos”, además del “fenómeno según el cual los griegos pasaron del mito a la práctica 

ritual” (p. 40). 

En resumen, en la muestra poética se observan las costumbres de que las doncellas adornen sus 

cabellos con jacintos al participar en epitalamios, se siembran o se dejan crecer los arriates de rosas 

para usarlos como ornamento de casas o edificaciones. Se apunta a que los resultados beneficiosos de 

la manzana y la rosa como regalos de amor y, por ende, propiciadores de una relación o un encuentro 

erótico se cumplen a veces; o que la suerte de conquistar mediante obsequios florales de jacintos y 

amapolas se tornen una empresa imposible o difícil, pero siempre de lucha por el amor. Portar coronas 

de álamo blanco es señal de triunfo de jóvenes atletas como Delfis; así como espolvorear hojas 

machacadas de olivo en márgenes de ríos como el Alfeo era una forma de venerar a Zeus durante la 

realización de los Juegos olímpicos. En Arcadia, era tradición golpear con escilas a Pan si no ayudaba 

a los jóvenes en la caza y, por lo tanto, acarreaba carencia y hambre a los cazadores. Los laconios y 

dorios admiraban al plátano en sí, pues lo atribuían a Helena. 

Con respecto a los nombres de animales, es significativo cómo el mote que el cabrero del idilio 

I le da a su cabra deriva de una de las plantas que más apetece comer: “Ven aquí, Ciseta” (Teócrito, v. 

151). Este nombre deriva de κισσός, ‘hiedra’ (García Teijeiro y Molinos Tejada, 1986). La Hedera 

helix L. es un arbusto de hojas perennes, pequeñas, angulosas y rojas; sus vástagos son finos y carece 

de fruto; cualquiera de sus variedades es acre, astringente y afecta a los nervios (Dioscórides, 2006). 

Crece en los bosques húmedos del oeste, centro y sur de Europa; y, a como lo sugiere el nombre propio 

del animal, es una especie usada habitualmente para el forraje de las cabras en los montes (Teofrasto, 

1988). 

Como últimas expresiones culturales, examínense las artesanías. En primer lugar, se 

confeccionan lechos sobre la tierra, con distintas plantas. En el idilio VII, Simíquidas, camino al huerto 

de Frasidamo, se detiene con sus dos amigos a reposar: “Allí, nos reclinamos gozosos en mullidas 

yacijas de fragante junco, y sobre pámpanas recién cortadas” (Teócrito, vv. 133-135). El término usado 

por Teócrito (σχοινος) remite a tres especies distintas de juncáceas:  

 

1.°) junco redondo (Juncus acurus L.), que tiene hojas cilíndricas, punzantes, tallos sin hojas, sépalos lanceolados 

y pétalos ovales, cápsula con tres celdas, muchas semillas; 2.°) juncia bastarda (Schoenus nigricans L.), y 3.°) 

junco común (Scirpus holoschoenus L.), con inflorescencias en espiguillas formando cabezuelas esféricas; tallos 

cilíndricos con estrías muy finas; glumas escotadas en el ápice, aquenios elípticos. (Teofrasto, 1988, pp. 271-272) 

 
19 Esta lectura de Durán Mañas (2014) contraviene la aseveración de García Teijeiro y Molinos Tejada (1986) de que no 

era tradición griega ni adorar a Helena ni mucho menos asociarla con el plátano. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

Dichas especies son arbustos o hierbas que crecen a través de la cuenca mediterránea en hábitats 

húmedos (pantanos, riberas); por esto, Teofrasto (1988) las denomina maleza acuática. Es probable 

que en el idilio VII ‒como en todos los otros donde se nombra a un “junco”‒ se refiera al redondo o al 

común, ya que en las especies descartadas (Tabla 1) se encuentra la juncia. Según Dioscórides (2006), 

el junco redondo tiene tres subespecies: una sin fruto; otra con un fruto negro y cañas más gruesas y 

carnosas. La tercera (holóskhoinos, ‘todo junco’) es mucho más gruesa y carnosa que la segunda. En 

el idilio VII bien podría ser cualquiera de estas dos subespecies, si se piensa en la frescura y flexibilidad 

de sus cañas como base de la yacija. A estas se agregan pámpanos de Vitis vinifera L., la cual es propia 

del clima mediterráneo y florece en veranos calurosos y secos. 

En el idilio VII se construye otra yacija con especies diferentes. Simíquidas, en su canto para 

desearle buena suerte y felicidad en su travesía a Ageanacte, dice que reposará sobre un lecho “de un 

codo de espesor, será de olivarda, gamón y ensortijado apio”20 (Teócrito, vv. 68-69). Por una parte, la 

olivarda, coniza o inula (Dittrichia viscosa L.)21 es nativa del Mediterráneo; habita cunetas, terrenos 

baldíos, colinas pedregosas; florece en verano y otoño; y, aunque se la considera generalmente mala 

hierba, tiene aplicaciones medicinales. Teofrasto (1988) indica que la olivarda hembra es más delicada, 

compacta y pequeña; mientras la macho es más grande, con tallo más robusto y mayor ramaje, su hoja 

es más grande y lisa, y su flor más llamativa. Posee un fuerte olor a resina; el de la macho es más 

fuerte, aunque el de la hembra más penetrante; por eso, se usan contra las bestias salvajes. Por otra 

parte, el gamón o asfódelo (Asphodelus ramosus L.) es una caña leñosa, lisa y pequeña con flores en 

su extremo, sus hojas son grandes pero estrechas y glabras (Teofrasto, 1988; Dioscórides, 2006). Por 

su parte, el apio (Apium graveolens L.) es una planta leñosa, cuyas ramas presentan una carne dura y 

compacta, sus hojas son más aromáticas que sus flores (Teofrasto, 1988). Por lo visto, se entiende que 

el espesor de la yacija de Simíquidas y sus amigos es ancho, suave y fragante debido a la leña y olor 

de las tres especies. 

En el idilio XXIV, se recurre al mito de Heracles. Se señala que la yacija de sus padres es de 

enebro. Ante el peligro de las dos serpientes enviadas por Hera, Alcmena llama a Anfitrión, quien se 

levanta de su lecho y busca su espada: “Así dijo, y él saltó del lecho obedeciendo a su mujer, y se 

precipitó hacia la magnífica espada, que pendía siempre de un clavo sobre su lecho de enebro” 

(Teócrito, vv. 42-44). El Juniperus communis L.22 es un arbusto conífero, pequeño o grande pero acre 

(Dioscórides, 2006); su follaje es espinoso y perenne, por lo que se mantiene juvenil, sus ramas 

fragantes y, según Teofrasto (1988), crece en la región del Olimpo. Quemado en sahumerio ahuyenta 

las alimañas (Dioscórides, 2006). Simboliza la fuerza, el carácter atlético y la fertilidad (Chevalier y 

Gheerbrant, 1988). No en vano, en la escena, se ubica a Anfitrión en este lecho, pues se le asignan 

dotes de potencia y agilidad; y, antes de este pasaje, se describe a Alcmena reposando con el pequeño 

Heracles e Ificles sobre este lecho. 

En definitiva, se observa la construcción de yacijas más o menos elaboradas, compactas, 

frescas, fragantes, protectoras y acompañadas con alimentos como los pámpanos de la vid. De esta 

manera, se aprovechan las cualidades de las plantas no solo para confeccionar un lecho donde 

descansar, sino también a través del cual se disfruta la reconexión con la tierra, gracias al contacto 

 
20 Fernández Galiano (1984) acomoda en otro orden las especies: “de flor de apio crespo y gamón y también de coniza”. 
21 Liddell y Scott (1899) usan el sinónimo Inula viscosa Aiton. 
22 Según Liddell y Scott (1899), se trata más bien de Juniperus macrocarpa Sibth.; sin embargo, esta especie crece en dunas 

o arenales marítimos, por lo cual no corresponde a las llanuras y bosques propios de Tebas, región donde nació Heracles. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

directo con una variedad significativa de especie culturalmente apreciadas. Se debe insistir en las 

propiedades odoríferas de la olivarda, el gamón, el apio y el enebro, las cuales, siguiendo a Ackerman 

(1992), se puede afirmar que aportan a las yacijas un potencial terapéutico y estético, ya que estimulan 

el olfato y, en consecuencia, el bienestar emocional, la relajación y la sanación, así como la apreciación 

estética y sensorial del mundo natural. 

Las coronas o guirnaldas pueden ser regalos o adornos para personas y árboles (como se vio 

anteriormente) u objetos (vasos, puertas, mesas, paredes); designar la celebración de una fecha o época 

particular; simbolizar agradecimiento, esperanza, abundancia, prosperidad, protección, entre otros. En 

todo caso, juegan un rol cultural e incluso espiritual. En el poema “Europa”, se utiliza el mito del 

personaje homónimo, para presentarla junto a otras mujeres en una pradera recolectando cinco especies 

vegetales que, de acuerdo con Teofrasto (1988), son utilizadas especialmente para confeccionar dichos 

aros o tejidos: 

 

Cuando las muchachas hubieron, pues, llegado a los prados cubiertos de flores, cada una se entretuvo en buscar 

una clase diferente: ésta cogía fragantes narcisos; aquélla, jacintos; una, violetas; otra, serpol. En aquel suelo 

brotaban muchas flores de los campos nutridos de primavera. Luego las otras pusiéronse a competir en cortar 

olorosos ramilletes de bermejo azafrán (Mosco, vv. 63-69). 

 

Primero, el narciso es endémico de la cuenca mediterránea; su origen se explica con el mito de 

Narciso (Graves, 2014; Grimal, 2016). Es una especie bulbosa perenne, de floración primaveral. Sus 

flores son solitarias o grupales y tienen seis tépalos petaloides. Según Teofrasto (1988), las especies 

más usadas por las tejedoras de guirnaldas son el Narcissus poeticus L. o el narciso de manojo 

(Narcissus tazetta L.). Segundo, reaparece la reina de los prados, el Hyacinthus orientalis L., del cual 

se dice en el idilio X: “También es obscura la viola, también lo es el inscrito jacinto, y siempre en las 

guirnaldas tienen el primer puesto” (Teócrito, vv. 28-29). Tercero, la violeta (Viola odorata L.) ‒que 

además aparece en esta última cita‒ es una planta herbácea, nativa de Europa; crece en los bordes de 

bosques o claros, campos sombreados y jardines, lugares sombríos y escabrosos; aparece sobre todo 

en primavera; no tiene ramas; sus hojas son pequeñas, finas, negras, no igualadas, perennes y crecen 

cerca de la raíz; echa una florecilla bienoliente y purpúrea; florece a lo largo de todo el año si se la 

cuida; sus flores son útiles para las guirnaldas debido a su fragancia (Teofrasto, 1988; Dioscórides, 

2006). Cuarto, el serpol (Thymus serpyllum L.) es nativa de la región templada europea; crece en 

montañas, laderas escarpadas y valles; prefiere rincones áridos, secos, pedregosos o claros del bosque. 

Es una planta herbácea, especie de tomillo, de tallo leñoso; puede ser silvestre u hortense: la primera 

se yergue y emite ramas finas, leñosas y llenas de hojas alargadas y duras; la segunda es rastreara y se 

ramificado horizontalmente, esta se suele usar para coronas. Ambas, sin embargo, presentan flores 

acres de sabor, pero agradables de olor; sus ramas y hojas también son fragantes y se aprovechan para 

las coronas (Teofrasto, 1988; Dioscórides, 2006). Por último, el azafrán (Crocus sativus L.) es una 

herbácea vigorosa, renombrada por su perfume puro; su hoja es estrecha, florece con la llegada de la 

Pléyade (otoño e invierno) y dura solo unos pocos días. Además, si se la pisotea en caminos y sendas 

trilladas, se desarrolla mejor y presenta un aspecto más bello (Teofrasto, 1988). 

Tales coronas o guirnaldas pueden estar destinadas para personas. En el idilio III, el cabrero 

también le tiene guardada como regalo a Amarilis una corona, pero ante su indiferencia canta: “Harás 

que presto rompa en añicos la corona de hiedra que yo, Amarilis querida, guardo para ti: la he tejido 

con rosas y con fragante apio” (Teócrito, vv. 21-23). Por un lado, la hiedra (Hedera helix L.) es una de 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

las plantas sagradas de Dionisos; su follaje es perenne y, por eso, atractivo para la vida salvaje y 

coronas (Teofrasto, 1988); representa la fidelidad (Chevalier y Gheerbrant, 1988). Por otro lado, la 

Rosa gallica L. es usada en coronas debido a su belleza y olor (Teofrasto, 1988), razones por las cuales 

tiene, como se ha ido viendo, un lugar especial en la poesía pastoril. Por su parte, el Apium graveolens 

L. también está predestinado para la confección de coronas. Aunque Teofrasto (1988) no lo menciona, 

sí es útil para dicho fin por tratarse de un subarbusto, una planta leñosa de hoja pequeña. Lo menciona 

en otra enumeración donde incluye a varias de las que sí se usan para coronas; en este caso, dice que, 

a diferencia de las otras, el apio conserva las hojas en ramas altas y pierde las otras. 

En el idilio VII Simíquidas, en su labor de desearle buen viaje a su amigo Ageanacte, canta: 

“Ese día ceñiré mis sienes con corona de eneldo, de rosas o de alhelíes” (Teócrito, vv. 64-65). Además 

de la ya mencionada Rosa gallica L., aparecen tanto el eneldo (Anethum graveolens L.), fuente de 

perfume, que crece en campos incultos y barbechos en la región oriental mediterránea, pues prefiere 

el clima templado-cálido; así como el alhelí (Mathiola incana R. Br.), llamada también violeta blanca 

‒aunque es verdad que también da flores amarillas, azules o púrpuras (Dioscórides, 2006)‒ o flor de 

pared (Liddell y Scott, 1899), la cual es una planta ornamental de floración primaveral, que crece en 

jardines de la región mediterránea. Del eneldo y el alhelí sacan mucha ventaja las tejedoras de coronas 

(Teofrasto, 1988). 

En el idilio XVIII, con motivo del epitalamio, las doncellas tejen guirnaldas en honor de Helena 

y, por consiguiente, para el plátano: “Seremos las primeras en tejer para ti una guirnalda de trébol”23 

(Teócrito, v. 44). Conocido como trébol fresa (Teofrasto, 1988), el Trifolium fragiferum L. es una 

leguminosa perenne, crece en las regiones templadas y subtropicales de Europa, especialmente en 

hábitats húmedos (márgenes de ríos, lagunas o charcas). Aunque resiste el frío y se adapta a secanos 

frescos, prefiere el clima cálido, de ahí que su floración se dé en verano. Durán Mañas (2014) explica 

que la mención del λωτῶ (v. 43) en el sincretismo etiológico de Helena y el plátano en el idilio XVIII 

no es gratuito: 

 

responde a la intención de recrear la dualidad de Helena que representa la frontera entre la vida y la muerte. En 

efecto, esta planta [el trébol] era común en Esparta y se hallaba vinculada al mundo subterráneo. Por lo tanto, su 

presencia junto al derramamiento de aceite, habitual en ciertos rituales fúnebres, evocaba sin duda los ritos 

relacionados con la regeneración de la vida en los que son elementos fundamentales la vegetación y la fertilidad. 

(p. 40) 

 

Las coronas o guirnaldas también pueden ser para objetos. Un caso único se presenta en el 

idilio I. El cabrero compone una écfrasis para describir el vaso que le regalará a Tirsis por su canto. 

En un pasaje describe cómo: “En sus bordes, arriba, se enrosca una hiedra, una hiedra moteada de 

siemprevivas, cuyo ondulante tallo ondea por ella luciendo su fruto color de azafrán” (Teócrito, vv. 

29-32). Se confirma una vez más la presencia de la Hedera helix L. en la elaboración de dichos 

ornamentos, pero además aparece la siempreviva (Helichrysum splendidum Less.). Aunque Fernández 

Galiano (1984) traduce “flores brillantes” (v. 29), se identifica que la especie es la mencionada, debido 

al indicio de su flor color azafrán; de ahí que el mismo Dioscórides (2006) la llame “flor de oro”. Tal 

 
23 García Teijeiro y Molinos Tejada (1986) aclaran en su nota que “trébol” en griego es λωτῶ, pero dicho nombre resulta 

ambiguo, pues refiere a otras plantas distintas como el Diospyros lotus L. Tampoco hay que confundirla con el Nelumbo 

nucifera Gaertn. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

especie es un arbusto de tallo blanco, verdoso, recto y macizo; con hojas perennes, estrechas, apiñadas, 

carnosas, lisas y oblongas, revestidas de pelos blancos; da profusos racimos apanalados de flores 

inmarchitables amarillo-doradas desde el verano hasta otoño; sus corimbos son usados en coronas; 

crece en cimas terrosas, lugares escabrosos, riberas y resiste sequías (Teofrasto, 1988; Dioscórides, 

2006). 

En fin, la confección de coronas o guirnaldas es la práctica artesanal que da cuenta de la mayor 

variedad de flora, y por lo tanto de la riqueza etnobotánica, del paisaje cultural de la poesía pastoril 

griega, pues los actantes líricos demuestran conocer las cualidades biológicas y los usos de trece 

especies: narciso, jacinto, violeta, serpol, azafrán, rosa, hiedra, apio, eneldo, alhelí, trébol, plátano y 

siempreviva. Por sus propiedades odoríferas, algunas de estas especies estimulan el olfato y, por ende, 

manifiestan un potencial terapéutico y estético; sin embargo, al tratarse de aros o tejidos en los que se 

entrelazan distintos colores, formas y texturas, la vista juega un rol significativo pues, como dice 

Ackerman (1992), logra conectar emocional perceptualmente al ser humano con la naturaleza: la 

capacidad de ver permite descubrir y apreciar la complejidad, belleza y diversidad vegetal, en este 

caso. De este modo, el acto de observar impulsa una sensibilidad ecológica y, además, desarrollar una 

aguda capacidad visual para identificar y diferenciar plantas, reconocer sus propiedades medicinales, 

alimentarias y simbólicas; así lo evidencian los cabreros de los idilios I y III, Simíquidas, las doncellas 

del idilio XVIII y las recolectoras de flores en “Europa”. Se puede afirmar, entonces, que su percepción 

visual es fruto de una interacción profunda y prolongada con el medio ambiente y revela una relación 

íntima entre visión, conocimiento tradicional y supervivencia cultural. Igualmente, no se puede ignorar 

que se trata de productos fabricados con las manos; de ahí que el tacto funcione como vía primaria 

para conocer y comprender directamente las especies vegetales, sensibilizar sobre la fragilidad y valor 

de las plantas, y motivar actitudes de conservación y respeto de la biodiversidad. La experiencia táctil 

al trabajar con las trece especies supracitadas despiertan en los actantes líricos una dimensión 

emocional y afectiva que influye en cómo aprenden sobre el entorno vegetal, lo valoran, usan y cuidan. 

Pasando ahora a la fabricación de instrumentos, se encuentra asimismo una variedad en la 

muestra poética. En el idilio I, en otro pasaje de su écfrasis del vaso, el cabrero describe a un chico que 

“está trenzando tallos de agamón y juncos para hacer una bonita grillera, tan despreocupado del zurrón 

y de las vides, como entusiasmado en el trenzado” (Teócrito, vv. 52-54). En su trenzado, combina 

junco ‒acaso redondo o común‒, cuyos tallos son especiales para unir o vincular partes en cestería 

(Teofrasto, 1988), con la leña del (a)gamón24 o asfódelo (Asphodelus ramosus L.), cuyo tallo liso tiene 

raíces alargadas y redondas; echa una flor en su extremo; florece en verano (Dioscórides, 2006). 

En el idilio XXI, el hablante lírico se dirige a Diofanto de manera reflexiva sobre cómo la 

pobreza agudiza el ingenio e instiga al trabajo. Una de esas muestras ingeniosas se concreta justamente 

en la confección de garlitos para la pesca a partir de junco: “Cerca yacían las herramientas de sus 

manos: las cestas, las cañas, los anzuelos y las algosas redes; sedales, nasas, garlitos de junco, cordeles, 

dos remos y una vieja barca varada con puntales; una esterilla bajo la cabeza, ropas, gorros” (Teócrito, 

vv. 9-14). Aunque enlista varios bienes de los pescadores, los garlitos son los únicos de los cuales se 

conoce su material. No queda duda de que, para ajustar la malla y resistencia del garlito, se eche mano 

de la flexibilidad y resistencia de los tallos de los juncos. 

 
24 Fernández Galiano (1984) traduce “gamones” (v. 52). García Teijeiro y Molinos Tejada (1986) emplean una prótesis 

(agamón). Teócrito emplea el término griego: ἀνθέρικος, el cual apuntan Liddell y Scott (1899). Por lo tanto, se toman 

como sinónimos los tres. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

Dentro de estos bienes también se menciona la caña de pescar, la cual es usada por Asfalión, 

uno de los pobres pescadores, incluso en un sueño. Cuando se despierta, cuenta: “Yo tenía la caña 

curvada por sus sacudidas; estaba inclinado, con las manos extendidas… mucha lucha, a ver cómo 

sacaba el gran pez con mis débiles herramientas” (Teócrito, Id. XXI, vv. 46-50). Para la fabricación 

de estas cañas se pueden emplear muchas especies, pero la más común es la Arundo donax L., la cual 

es propia de la cuenca mediterránea y crece en hábitats húmedos como pantanosos, ríos, llanuras con 

suelo profundo, fértil y de aluvión. Es una planta parecida al bambú; su corteza es nudosa y fibrosa, 

no carnosa, compacta por lo que se pueden fabricar flechas; aun así, se puede doblar como se plazca y 

es difícil de destruir (Teofrasto, 1988; Dioscórides, 2006). 

Hablando de cañas, en tres idilios se dan referencias a la siringa, caramillo o flauta de Pan. En 

el I, Tirsis alaba la pericia del cabrero para tocar dicho instrumento: “dulces también los sones de tu 

siringa. El primer premio es de Pan, tuyo será el segundo” (Teócrito, vv. 2-3). En el V, Comatas 

amonesta a Lacón por sus dotes musicales y le pregunta: “¿Cuál siringa? ¿Has tenido tú jamás una 

siringa, esclavo de Sibirtas? ¿Por qué no te contentas ya con soplar junto con Coridón en la caña de tu 

caramillo?” (vv. 5-7). En el VIII, Dafnis, pastor adolescente, diestro en la música y el canto, dice: “A 

fe que también yo tengo una siringa de nueve notas, con blanca cera igual por arriba e igual por abajo. 

La fabriqué hace poco, y aún me duele este dedo, pues rajóse una caña y me lo ha herido” (vv. 21-24). 

En todos estos casos, participa significativamente Arundo donax L., porque es la caña aulética por 

excelencia según Teofrasto (1988). Si bien Dioscórides (2006) indica que sobre todo con la hembra 

(thêlys) se fabrican las lengüetas para las flautas, Teofrasto (1988) va más allá en las distinción de la 

más idónea para tales instrumentos. Él distingue dos tipos de caña: la caracia (más robusta y gruesa) y 

la mimbreña. Esta es la preferida para fabricar las lengüetas de los instrumentos de viento tradicionales, 

cuando logra crecer en un lago lleno y madurar bajo el agua, pues cuando nace donde el nivel del agua 

es bajo resulta más propicia para la confección de boquillas, lo mismo que las eunucas. Indica que la 

caña para las flautas se corta en los meses de Esquirroforión (junio) y Hecatombeón (julio) hacia el 

solsticio o poco antes. Solo es idónea después de tres años, para que no salgan vibraciones frecuentes 

en las lengüetas y haya un acabado estilo. Estos conocimientos etnobotánicos, sin duda, determinan la 

calidad del instrumento y su sonido en la ejecución musical. 

En el idilio XXV, Heracles, al comparar la fuerza con que el león de Nemea se abalanzó sobre 

él, refiere la técnica artesanal de los fabricantes de ruedas: 

 

Como cuando un fabricante de carros, diestro en muchas labores, dobla ramos nuevos de hendible cabrahígo, 

después de haberlos calentado al fuego, para hacer las ruedas de un carro de eje, y mientras la está combando, 

escapa de sus manos la larga rama y salta lejos con su solo impulso (Teócrito, vv. 246-251). 

 

El arbusto de cabrahígo (Ficus carica subsp. rupestris)25 es la subespecies salvaje o ejemplar 

macho de la higuera. Crece en llanuras del sur de Europa, el oeste de Asia y el norte de África cuando 

la primavera ya está inaugurada. La madera del cabrahígo se usa en la construcción de objetos variados 

y medios de transporte como carros y carretas; destaca como material para ruedas y barandas, porque 

es flexible y fácil de combar. Su madera, además, no se enferma fácilmente, ni se pudre ni se roña ni 

es afectado por gusanos (Teofrasto, 1988). 

 
25 Liddell y Scott (1899) apuntan su sinónimo: Ficus caprificus. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

En el idilio VII, Simíquidas describe a Lícidas y entre sus pertenencias destaca un cayado: 

“tenía en su diestra un corvo de olivo silvestre” (Teócrito, vv. 18-19). La madera del Olea europaea 

L. es resistente a la carcoma, no la ataca y, por ello, sobresale en la fabricación de instrumentos 

cotidianos como los cayados. No obstante, si de artefactos manuales como martillos y taladros se trata, 

la mejor madera es la de la especie silvestre del olivo: el acebuche (Olea europaea L. var. sylvestris 

Mill.), la cual, aunque es incorruptible y más resistente que la del olivo cultivado, sufre más (Teofrasto, 

1988). Por eso, se entiende que, en el idilio XXV, la maza de Heracles sea de acebuche: “Llevaba en 

la otra mano una sólida maza de copudo acebuche, con corteza y con médula, que había yo hallado al 

pie del sagrado Helicón y arrancado de cuajo con toda su maraña de raíces” (vv. 207-209). 

Comatas destaca dos de sus pertenencias más queridas en el idilio V: “Tengo yo una colodra 

de ciprés y una cratera, obra de Praxíteles; las dos guardo para mi zagala” (Teócrito, vv. 104-105). 

Recalca de la primera el material con que está hecha: la madera de coníferas como el Cupressus 

sempervirens L. es apropiada para la fabricación de instrumentos estimables, ya que su madera es 

enteramente incorruptible (Teofrasto, 1988) y, además, fragante por su aroma fresco y resinoso 

(Dioscórides, 2006). 

Finalmente, en el idilio XV, Gorgo encuentra en unos árboles las estatuillas de unos Eros, las 

cuales inspiran en su canción la referencia al lecho de Adonis y Afrodita: 

 

Todos los animales del aire y de la tierra aquí están junto a él. Se han levantado verdes enramadas, cargadas de 

tierno eneldo, y por encima revolotean Amores niños, cual jóvenes ruiseñores que en el árbol prueban sus alas aún 

crecientes volando de rama en rama. ¡Ay, ébano! ¡Ay, oro! (Teócrito, vv. 118-123) 

 

En las exclamaciones se detallan los materiales con que se fabricaron tales estatuillas. Ya que 

el amor es uno de los sentimientos más venerados, hay que destinar los mejores materiales para sus 

insignias. Uno de ellos es la madera del Diospyros ebenum Koening, la cual es negra, pesada, prieta, 

sin líneas de fisura e incorruptible, debido a que tiene un corazón duro y compacto; su superficie es 

lisa y brillante (Teofrasto, 1988; Dioscórides, 2006). Por esto último, quizá, en la cita el oro puede 

referir al propio metal o ser una metáfora de tal madera. 

En suma, el conocimiento de las cualidades biológicas de algunas plantas las convierte en 

protagonistas de distintos trabajos y técnicas artesanales en el paisaje cultural helenístico; por eso, los 

actantes líricos de los idilios I, V, VII, VIII, XV, XXI y XXV conocen e interactúan con la flexibilidad 

y resistencia de los juncos redondo o común y la madera leñosa del gamón para confeccionar una 

grillera; con el junco una vez más para unos garlitos de pesca; con las distintas calidades de la Arundo 

donax L. según su tiempo y modo de cultivo para fabricar cañas de pescar, lengüetas o boquillas de 

siringas; con la flexibilidad y fortaleza del cabrahígo para ruedas; con la resistencia del olivo para 

cayados y del acebuche para mazas; con la incorruptible y estimada madera del ciprés para colodras; 

y con la particular, pesada, brillante y hermosa madera del ébano para estatuillas ornamentales. 

 

4.1.3. Formas de producción 

 

Con respecto a las formas de producción, se pueden distinguir usos de plantas vinculadas a la 

alimentación de los seres humanos o de animales; en ambos casos, sin incurrir en la explotación del 

medioambiente ni en la aclimatación o modificación de especies en ecosistemas, sino valiéndose más 

bien de forma rústica de la flora que los entornos ofrecen. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

Por un lado, evidencias de alimentos para humanos se encuentran en cuatro idilios. En el idilio 

I, en un momento de su canto sobre la muerte de Dafnis, Tirsis exhorta: “Vosotras, las zarzas, […] dad 

ahora violetas” (Teócrito, vv. 132 y 134). Las moras del Rubus fruticosus L. aparecen en drupas 

arracimadas, al madurar su color rojizo se vuelve negro purpúreo ‒de nuevo actúa la metonimia en el 

verso‒; son comestibles y su sabor es agrio, astringente, aunque agradable (Teofrasto, 1988; 

Dioscórides, 2006). Más adelante en el mismo idilio, el cabrero dice que Tirsis, además de haber 

ganado el tan apreciado vaso, también come cual trofeo “los dulces higos de Égilo” (v. 148). Égilo fue 

el héroe que dio nombre al demo ático de Egilia, cuyos higos son famosos (García Teijeiro y Molinos 

Tejada, 1986) y, según el verso anterior, apetecidos y valiosos. En general, los higos son los frutos de 

la Ficus carica L., una de las plantas sagradas de Dionisos (García Teijeiro y Molinos Tejada, 1986), 

que crece espontáneamente en farallones rocosos o viejos muros y en huertos frutales a lo largo de 

todo el Mediterráneo. Según Teofrasto (1988), sus frutos destacan por su dulzura. En fin, los frutos de 

la zarza y la higuera pueden ser recolectados.  

Segundo, en el idilio V, Comatas informa: “Desde lo alto lanza, además, sus piñas el pino” 

(Teócrito, v. 49). El Pinus pinea L. da muy buenos piñones según Teofrasto (1988). De sus piñas caídas 

se cogen sin esfuerzo los piñones. Este es otro ejemplo de recolección sin explotar la naturaleza. Más 

adelante en este mismo texto, Lacón, discutiendo con Comatas, afirma que no se pueden comparar 

“tampoco las manzanas del monte con bellotas: éstas tienen fina corteza de la encina; aquéllas, la 

dulzura de la miel” (vv. 94-95). Debido a sus componentes minerales y, por ende, su alto valor 

alimenticio, la cáscara, la carne y el néctar de la Malus domestica Borkh. destacan si se desea tener en 

el campo una dulce comida sin igual (Dioscórides, 2006). Las bellotas de la Quercus ilex L., no 

obstante, aunque tienen un alto valor energético (388 kcal) y propiedades terapéuticas (Dioscórides, 

2006), resultan menos amenas, pues su sabor es amargo (Teofrasto, 1988), debido a los taninos, los 

cuales pueden ser tóxicos para el ser humano. Por eso, se recomienda solo la ingesta de bellotas dulces. 

Tercero, en el idilio XIV, Ésquinas le describe a Tiónico un banquete que compartió junto al 

caballista tesalio Agis y el soldado Cleunico: “Había matado yo dos pollos y un lechoncillo; habíales 

abierto un vino de Biblo con un aroma que, aunque de cuatro años, parecía casi recién salido del lagar; 

teníamos cebollas y cosas así, y, caracoles” (Teócrito, vv. 15-18). En este manjar se menciona 

explícitamente la cebolla, pero esta no refiere a la conocida hortaliza Allium cepa, pues el término 

usado por Teócrito (βολβός) sirve para referir a varias especies bulbosas. Carnoy (1959) apunta que, 

para este contexto, se trata de Muscari comosum (L.) Mill, sinónimo de Leopoldia comosa (L.) Parl., 

también llamada nazareno, un bulbo comestible que crece silvestremente en suelos húmedos, prados 

y pastizales, florece en primavera, sus raíces son carnosas; sus bulbos son amargos o dulces y en todo 

caso sientan bien al estómago, son nutritivos y con altas propiedades medicinales, aunque pongan 

áspera la lengua y las anginas y engorden a quien los consuma (Teofrasto, 1988; Dioscórides, 2006). 

Indirectamente por la mención del vino, aparece la vid (Vitis vinifera L.), la cual, propia del clima 

mediterráneo, destaca por su importancia alimenticia, tanto para el consumo de uvas frescas, así como 

para la elaboración de vino. Crece en veranos calurosos y secos, con escasas precipitaciones, en laderas 

con intensa luz. La mejor época para la vendimia es desde finales de verano hasta principios de otoño, 

o sea, septiembre-octubre (Teofrasto, 1988). 

Cuarto, en el idilio VII, Simíquidas afirma que, el día cuando Ageanacte emprenda su viaje, 

“en el fuego tostará alguno habas” (Teócrito, vv. 66-67). Se observa la habitual cocción de las blancas 

y dulces semillas de la Vicia faba L. (Teofrasto, 1988), la cual crece en huertas en zonas frías o 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

templadas y desde tiempos inmemoriales es usada para la alimentación humana y animal por su 

potencial nutricional y medicinal (Dioscórides, 2006). 

Finalmente, en el idilio X, Milón le exige a Buceo: “Que se cuezan mejor esas lentejas, tacaño 

despensero, no vayas a herirte en una mano por cortar el comino” (Teócrito, vv. 54-55). Se observa 

igualmente la habitual cocción de las blancas y dulce semillas de Lens culinaris Medik., planta anual 

herbácea que, según Teofrasto (1988), es la más prolífica de las leguminosas. Es nutritiva, a pesar de 

las indigestiones, flatulencias o ambliopía que su consumo ininterrumpido pueda provocar 

(Dioscórides, 2006). Es cocediza por sí misma; por lo tanto, se entiende el reclamo culinario de Milón, 

quien teme asimismo por la manipulación del Cuminum cyminum L., planta herbácea originaria de la 

cuenca mediterránea, cuyas semillas aromáticas son usadas como especia; su sabor es amargo, aunque 

satisface el buen paladar (Dioscórides, 2006); su olor fuerte y dulzón. Teofrasto (1988) menciona que 

es una de las plantas más prolíficas, porque tienen semillas pequeñas que germina en verano. Dato 

curioso: recomienda proferir maldiciones en el momento de sembrarla. 

Con respecto a las maderas por utilizar en la cocción de alimentos, la única planta mencionada 

es la de Quercus ilex L. en el idilio IX. Dice Menalcas: “En mi fuego de encina cuécese el embuchado” 

(Teócrito, vv. 19-20). El embuchado o khória son tripas o membranas rellenas de leche, miel u otros 

puestos a cocer (García Teijeiro y Molinos Tejada, 1986). Como se ve, la madera de encina reaparece 

como principal leña para encender fuegos, en este caso, destinado a labores culinarias. 

Acerca del forraje y otros alimentos para animales, se encuentran datos en otros cinco idilios. 

En el I, otro pasaje de la écfrasis del cabrero sobre el vaso dice: 

 

Un poco más allá del viejo curtido por el mar, se halla una viña cargada de hermosos racimos obscuros, guardada 

por un muchacho, sentado en una cerca. A ambos lados de él, hay dos raposas: una anda entre las cepas pillando 

las uvas maduras, la otra apresta toda su astucia para alcanzar el zurrón del chico, resuelta a no dejarle hasta que 

le haya birlado el desayuno. (Teócrito, vv. 45-51) 

 

Mientras, en el idilio V, Comata afirma contundente: “Detesto a las raposas rabiespesas que 

merodean la casa de Micón, cuando anochece, robando uvas” (Teócrito, vv. 112-113). En ambas citas 

los frutos agradables y sanos de la Vitis vinifera L. son apetecidos por seres humanos y las zorras. 

También en el idilio V, Comatas exaltado ordena: “Langostas que saltáis nuestro cercado, no me dañéis 

las vides, que están secas” (vv. 108-109). Se pueden observar dos circunstancias en estos versos: no 

solo la apetencia de la vid por parte de plagas de langostas, sino también un indicio sobre alguna 

enfermedad de la planta. Todo el poema está ambientado en verano, de modo que lo seco de las hojas 

responde al achicharramiento por el sol, la lozanía excesiva, quemaduras por combustión solar o 

golpes; todas estas son, según Teofrasto (1988), enfermedades de la Vitis vinifera L. Luego, Lacón 

expresa su desprecio: “Y yo detesto a los escarabajos que se comen los higos de Filondas” (vv. 114-

115). Los frutos de la Ficus carica L. son dulces y, según Teofrasto (1988), los coleópteros del género 

Cantharis son insectos que suelen alimentarse de polen y néctar como los de la higuera. Más adelante, 

Lacón la identifica otra comida, pero esta vez para su ganado ovino: “Hay para mis ovejas pasto de 

toronjil” (v. 130). La Melissa officinalis L., originaria de la cuenca del Mediterráneo, crece de forma 

silvestre en prados húmedos, claros del bosque, a la vera de ríos o setos y campos cultivados, sobre 

suelos ricos en materia orgánica y arcillosos, donde no exige tanto sol, aunque florece en verano 

(Teofrasto, 1988). También se la llama melisa, porque les gusta a las abejas (Dioscórides, 2006). 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

En el idilio IV, Bato le pide a Coridón que espante los ternerillos para que no se coman los 

brotes de Olea europaea L.: “Estoy resignado. Espanta los ternerillos de ahí abajo, que los bribones se 

están comiendo los brotes de los olivos” (Teócrito, vv. 44-46). Según Teofrasto (1988), la subespecie 

silvestre da más frutos que el olivo cultivado, aunque son incomibles; por eso, se entiende no solo que 

aquellos terneros prefieran el segundo. Caso contrario aparece en el idilio V, donde Comatas defiende 

el acebuche de su ganado: “¡Sus, cabras, dejad el acebuche! Paced aquí, donde la pendiente de este 

collado y los tamariscos” (vv. 100-101). El acebuche crece en todo tipo de suelos; sin embargo, soporta 

mejor el calor y la salinidad. En el paisaje del fragmento anterior se puede entrever no solo que el suelo 

posee cierto grado de salinidad, sino también algún curso de agua, ya que el Tamarix tetrandra L. 

crece en zonas ribereñas, costeras y húmedas, en condiciones edáficas de salinidad entre moderada y 

alta. Esto explica que el acebuche comparta aquel hábitat con este pequeño árbol caducifolio, de ramas 

arqueadas casi negras y diminutas hojas escamosas y carnosas dispuestas a lo largo de las ramas, que 

produce racimos de flores de color rosa pálido a finales de la primavera y frutos a modo de cápsulas 

verdes inicialmente y marrón en la madurez (Teofrasto, 1988; Dioscórides, 2006). 

Simeta le cuenta a Selene en el idilio II sobre la existencia de una planta que Teofrasto (1988) 

no menciona en su tratado: “Hay en Arcadia una planta, la hipómanes, por la que enloquecen en los 

montes todas las potrancas, todas las raudas yeguas; así pueda yo ver también a Delfis, y venga a esta 

casa como enloquecido, dejando la lustrosa palestra” (Teócrito, vv. 48-51). García Teijeiro y Molinos 

Tejada (1986) únicamente informan sobre la procedencia de esta especie y sus efectos 

hiperestimulantes y afrodisíacas en las hembras equinas; de ahí que popularmente dicha planta sea 

nombrada ‘locura del caballo’ (Liddell y Scott, 1899). Simeta espera tener el mismo resultado con 

Delfis mediante su ritual mágico. No en vano apunta Durán Mañas (2014) que las mujeres utilizaban 

la magia “para mantener, acrecentar o recuperar el cariño del amado (φιλία), aunque por supuesto 

siempre cabían las excepciones” (p. 242). 

En los idilios V y X, Comatas y Buceo, respectivamente, presentan la mielga como forraje de 

las cabras: “Mis cabras comen mielga y égilo”, “La cabra va detrás de la mielga” (Teócrito, vv. 128 y 

30). Fernández Galiano (1984) traduce como “codeso” la Medicago arborea L. crece 

espontáneamente, en bordes de caminos, junto a muros, suelos pobres y calcáreos en la cuenca 

mediterránea, especialmente donde el clima sea semiárido y sean poco frecuentes las heladas. Se 

mantiene productiva buena parte del año, aunque su mayor actividad vegetativa es a finales de invierno 

y en primavera. Teofrasto (1988) indica que es perjudicial, ya que amenaza y destruye a casi todas las 

especies a su alrededor; de ahí que dejar que el ganado se la coma es una técnica ecológica y eficiente 

para la limpieza de los campos. Nótese en la primera cita otra especie usada también como forraje: 

Aegilops ventricosa Tausch. El égilo o ruda cabruna (Fernández Galiano, 1984) son nombres comunes 

de una hierba del agrado para las cabras; de ahí que básicamente su nombre signifique ‘planta que las 

cabras comen’ (Sebastián Yarza, 1998). Crece en lotes baldíos y pendientes pedregosas; y en terrenos 

labrados, hay que echar el ganado para que se lo coman, pues solo así se destruye (Teofrasto, 1988). 

En suma, con respecto a las formas de producción, se observan en la muestra poética la 

agricultura en huertos y viñedos, la recolección de frutos y la corta (sin llegar a talas ni deforestación) 

de encinos para combustión en labores culinarias. Mediante estos mecanismos de subsistencia, los 

actantes líricos gozan de una dieta que incluye frutos (higos, piñones, manzanas, bellotas, uvas, 

zarzamoras), bulbos (cebolla o nazareno), leguminosas (habas, lentejas), especias (comino) y el vino. 

Igualmente, se encuentras varios casos de herbivoría: la depredación de olivo, acebuche, tamarisco, 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

hipómanes, toronjil, mielga y égilo como forraje para ganado vacuno, equino, ovino y caprino; así 

como la depredación de la vid por parte de raposas y langostas, o de higos por parte de escarabajos. 

 

4.2. Paisajes religiosos 

 

Corresponde ahora indagar los paisajes religiosos. Para ello, se precisará en la flora en torno a templos 

o lugares de culto a las divinidades, así como las empleadas en ritos o ceremonias dedicados a 

divinidades, limpias o hechicería. 

 

4.2.1. Templos 

 

Por un lado, en el idilio XXV, se ve cómo Heracles, rumbo a Nemea, llega a un “establo aquella 

construcción tan destacada que se ve a tu derecha, pasado el río, allá donde apretados plátanos se alzan 

y el olivo silvestre verdeguea. Recinto es consagrado a Apolo Protector de los pastores” (Teócrito, vv. 

19-22). Se observa cómo en los márgenes de este santuario se encuentran el plátano y el acebuche. El 

primero crece más rápido en riberas de ríos o pantanos, donde nunca pierde sus hojas, aunque también 

puede crecer en suelos secos como el segundo. En todo caso, Teofrasto (1988) señala que su 

crecimiento es enteramente favorable en lugares donde recibe cuidados especiales, y dónde mejor que 

en un santuario para garantizarse la próspera atención con que verdea en los versos anteriores. 

Por otro lado, en el idilio XXVIII, el sujeto lírico le habla a una rueca de marfil que lleva a 

modo de regalo para Téugenis, la esposa de su amigo Nicias: “ven conmigo animosa a la ilustre ciudad 

de Neleo, donde el santuario de Cipris verdeguea con el blando junco” (Teócrito, vv. 2-5). A pesar de 

que se tradujo como “junco”, el término usado por Teócrito no es σχοῖνος, sino κάλαμος. Esto lleva a 

pensar que se trate del cálamo aromático o ácoro (Acorus calamus L.), el cual se asemeja a los juncos. 

Aquel es una planta perenne, nativa de la India; crece en inmediaciones acuáticas; su tallo semileñoso 

presenta nudos compactos, se fragmenta en varias astillas y posee telillas blanquecinas en su interior; 

sus largas y ondulantes hojas aromáticas son usadas como fuente de perfume (Teofrasto, 1988; 

Dioscórides, 2006). Además, por la asarona, sus raíces rizomáticas y carnosas son usadas como 

anestésicos y estimulantes contra la fatiga o como alucinógeno. Con base en estos datos, se puede 

suponer que dicho templo dedicado a Afrodita en Mileto se encuentra cerca de una ribera o un lago, 

está adornado por las lanceoladas y alargadas hojas, envuelto en una fragancia estimulante, rodeado 

de fuentes de una droga psicotrópica, capaz de provocar el éxtasis tanto como la misma diosa de la 

sensualidad y los placeres. 

En ambos casos, se observa que los paisajes religiosos se edifican en hábitats húmedos, donde 

el acebuche, el plátano y los cálamos aromáticos permanecen verdes y participan de una cosmovisión 

mítica, dado que simbólicamente relacionan al ser humano con lo sagrado (Teofrasto, 1988; Chevalier 

y Gheerbrant, 1988), de lo cual son sublimes representantes el dios del sol, la belleza y las artes y la 

diosa del amor y el erotismo (Graves, 2014; Grimal, 2016); es decir, divinidades de las fuerzas más 

vitales y potentes que aquellas plantas con su verdura, fortaleza, humedad, fragancia y sustancias 

psicoactivas darían cuenta; flora que, por su estadía en espacios devotos, adquiriría cierto carácter 

sagrado, de respeto y, por ende, un cuidado especial. 

 

 

 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

4.2.2. Ritos y ceremonias 

 

Todo rito sagrado exige solemnidad, seguir unas reglas y comportar devoción. En el idilio X, Milón 

canta señalando las pautas rituales para pedirle a Deméter, diosa de la agricultura y la fertilidad, que 

la siega sea feliz y fructífera: 

 

El extremo cortado de la mies hacinada ha de mirar al Bóreas o al Céfiro, que así engorda la espiga. Cuando trilléis 

el trigo, evitaréis el sueño a mediodía, que mejor se separa entonces el grano de la paja; cuando soseguéis, empero, 

comenzaréis al despertar la alondra, terminaréis cuando vaya a dormir, mas echaréis la siesta. (Teócrito, vv. 47-

52) 

 

El trigo (Triticum aestivum L.) es una de las especies de cereales con mayor importancia 

alimenticia y simbólica en el paisaje cultural griego, dado que provee harina, pan y posee bastantes 

efectos terapéuticos (Dioscórides, 2006). Según Teofrasto (1988), el trigo se siembra en invierno y 

primavera; le gusta más la sequía que la lluvia excesiva. Cuando está maduro, se seca enseguida y cae; 

por eso, se debe recolectar antes de que se sazone por completo, porque en ese estado es mejor para 

ser molturado. Una vez recogido, se coloca en montones; esta es la mejor forma para hacerlo madurar. 

Los versos anteriores enseñan el mejor momento del día para cortarlo y la colocación de las mieses, 

de modo que sus extremos cortados se orienten al norte o al oeste. Al seguir este rito agrícola, el campo 

se convierte en un espacio sagrado, porque la divinidad lo honrará y lo bendecirá a él, a los segadores 

y a su cosecha con su presencia y su poder. 

En el idilio VII continúan los ritos por Deméter. Simíquidas, acompañado por Éucrito y 

Amintas, atestigua la abundancia frutal del huerto de Frasidamo y la estatua de la diosa en la era 

durante las fiestas en su honor. Ante tanto néctar, canta a las ninfas de Castalia: 

 

¿Fue una bebida cual la que entonces mezclasteis, Ninfas, cabe el altar de Deméter, la diosa de las eras? ¡Que 

pueda yo otra vez hundir gran bieldo en su montón de grano y ella me sonría, llenas sus manos de espigas y 

amapolas! (Teócrito, vv. 154-158) 

 

Simíquidas vive el hecho de amontonar el trigo ante la imagen de Deméter y depositar a sus 

pies espigas y amapolas como un acto sagrado, pues el Triticum aestivum L. reaparece como símbolo 

de los cereales consagrados a la diosa ‒“Deméter” significa “la madre Cebada” (Graves, 2014) y la 

Papaver somniferum L. como una de las plantas consagradas a ella, pues, según Teofrasto (1988), la 

amapola muestra sus semillas en cápsulas y, por esto mismo, se la considera fuente de nutrición y aun 

de narcosis. Core recogía amapolas; existen imágenes de Deméter con tocados de amapolas en su 

cabeza, amapolas en su mano o de la diosa que le entrega tres amapolas a Core. Además, las amapolas 

suelen crecer en los campos de cereales y sus semillas se usan para condimentar el pan. Todos estos 

casos demuestran la asociación de la amapola con Deméter (Graves, 2014) y, por lo tanto, ayudan a 

entender el carácter sagrado que Semíquidas reconoce en dicha planta durante su breve rito. 

En el idilio XXVI, se retoma el mito de las bacantes: se observa a Ino, Autónoe y Ágave, 

quienes limpian la pradera y tomaron algunas hojas a fin de construir los altares para el rito dionisíaco: 

“arrancaron silvestres hojas de frondosa encina, viva hiedra y el gamón que crece sobre el suelo, y 

construyeron en limpia pradera doce altares, tres para Sémele, nueve para Dioniso” (Teócrito, vv. 4-

7). Recolectaron para los altares, por un lado, Quercus ilex L., del que se ha dicho sus hojas son 

esclerófilas; por otro lado, las hojas angulares de la Hedera helix L., la cual es consagrada a Dionisos, 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

porque se cree surgió en el monte Mero, de donde el mito dice es Dioniso (Teofrasto, 1988); y, por 

último, las hojas grandes, estrechas y glabras del Asphodelus ramosus L., el cual es utilizado sobre 

todo en ceremonias fúnebres ‒de ahí que se la conozca como la planta de los muertos‒ (Teofrasto, 

1988) y esté asociada también a Dioniso. Las tres especies coinciden en que sus hojas son perennes, 

crecen en ecosistemas forestales y, debido a su rol en la limpieza y en el rito mistérico, se las vincula 

con el espacio sagrado de Dioniso, dios de la fertilidad y el vino, más en ceremonias secretas con 

restricciones como la que Ino, Autónoe, Ágave y sus séquitos van a practicar y por cuyo tabú terminan 

descuartizando a Penteo. 

Un rito purificador se encuentra en el idilio XXIV. Tiresias le indica los pasos por seguir a 

Alcmena para deshacerse de las serpientes de Hera que Heracles había matado: 

 

Mas ahora, mujer, que estén listas las brasas bajo las cenizas; aprestad leña seca de genista, o de cambrones, o de 

zarza, o de seco piruétano que el viento haya agitado. Sobre esa madera silvestre quema a las dos sierpes a 

medianoche, cuando ellas quisieron matar a tu hijo. Por la mañana, que recoja las cenizas del fuego una sirvienta 

y que las arroje todas totalmente sobre el río para que las lleve a las quebradas, allende la frontera. Vuelva después 

sin mirar hacia atrás. (Teócrito, vv. 88-96) 

 

El fragmento ilustra la práctica de quemar monstruos en hogueras de plantas silvestres como la 

genista (Genista acanthoclada DC.), arbusto o mata leguminosa y espinosa, abundante en la región 

mediterránea; se suele usar como combustible (Teofrasto, 1988) e instrumento de tortura (Liddell y 

Scott, 1899). El cambrón (Paliurus australis Gaertn.), paliuro o espina de Cristo es un arbusto 

caracterizado por sus tallos, estípulas y hojas espinosas; crece en el sureste de Europa y el mar Negro, 

en llanos sobre terrenos húmedos o secos, aunque es más conocida como una planta acuática o de 

ribera y brota en primavera (Liddell y Scott, 1899; Teofrasto, 1988; Dioscórides, 2006). También se 

identifican en la cita el Rubus fruticosus L. y el piruétano (Pyrus bourgaeana Decne.), árbol con 

espinas en sus ramas, el cual crece en bosques, montes y llanuras donde haya cursos de agua; cuando 

crece en llanuras se vuelve más corpulento, su apariencia más hermosa y su madera mejor; su corteza 

da mucha cáscara dura (Teofrasto, 1988). Como se ve, las cuatro especies recomendadas por Tiresias 

para estos rituales diairéticos no solo son silvestres, sino que también poseen espinas, las armas 

defensivas naturales contra cualquier animal o fuerza maligna, las cuales se suman al fuego purificador 

en el sacrificio o mortificación del ser amenazante (Chevalier y Gheerbrant, 1988). 

Un rito de hechicería se encuentra en el idilio II. Como se ha dicho, Simeta invoca a Selene, 

Hécate y Artemis para preparar el bebedizo con que pretende encantar a Delfis y amarrar su amor. 

Para iniciar canta y performa junto a su esclava: 

 

Rueda mágica, trae tú a mi hombre a casa. Primero se quema en el fuego harina de cebada. Anda, Testílide, 

espárcela. ¿Dónde tienes la cabeza, estúpida? A ver si tú, desgraciada, vas a reírte de mí. Espárcela y ve diciendo: 

“los huesos de Delfis esparzo”. (Teócrito, vv. 17-21) 

 

La cebada (Hordeum vulgare L.) es, como se ha mencionado, otra de las especies de cereales 

con mayor importancia alimenticia y simbólica en el paisaje cultural griego. Germinan en siete días en 

suelos mullidos y ligeros con un clima benigno; en suelos secos y duros crece más lento (Teofrasto, 

1988). Además de utilizarse para la molienda y la elaboración de pan, la harina de cebada se ofrece a 

los muertos o en sacrificios, no tanto en rituales mágicos; sin embargo, Simeta, quien “está lejos de 

ser una profesional en el asunto [la magia] y elabora remedios caseros en su propio domicilio” (Durán 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

Mañas, 2014, p. 246) a fin de recuperar a Delfis, la espolvorea en el altar (García Teijeiro y Molinos 

Tejada, 1986), pero no para un sacrificio, sino para su desagravio amoroso. Además, se debe considerar 

que Simeta practica magia simpatética, “en la cual el objeto afectado es representado por un símbolo” 

o un “objeto o parte del cuerpo del embrujado” (p. 249); por lo tanto, la harina de cebada representa 

los huesos de Delfis, de ahí que la esparza repitiendo su nombre. En todo caso, la cebada, lo mismo 

que el laurel y el salvado, era utilizada en divinizaciones (Durán Mañas, 2014), como la de Simeta a 

Selene, Hécate y Artemis. Por último, Durán Mañas apunta que Simeta: 

 

Olvida, además, que, a fin de dirigirse a la divinidad, es requisito indispensable estar «puro» (ἁγνός) y liberado 

de toda «mancha» (µίασµα), lo cual requería de un periodo y un rito de purificación que se llevaba a cabo de un 

modo distinto según el lugar. (2014, p. 248).    

 

Sin embargo, tal vez de modo indirecto, logra purificarse a sí y el espacio al esparcir la harina 

de cebada, si se toma en cuenta que esta es eficaz contra acritudes y posee propiedades detersivas 

(Dioscórides, 2006). 

Luego, como se mencionó en la sección 4.1.2, Simeta se vale de las propiedades apotropaicas 

del Laurus nobilis L. para protegerse de la fuerza infernal de Hécate, pero al mismo tiempo usa sus 

facultades para hacerle daño a su amado: que sea consumido por el bebedizo como el laurel por el 

fuego ‒recuérdese también su cualidad combustible‒ e incluso que arda como este sin dejar rastros: 

 

Rueda mágica, trae tú a mi hombre a casa. Delfis me ha causado una pena, y yo por Delfis laurel quemo: como 

el laurel crepita vivamente en el fuego y se consume de repente sin que ni siquiera veamos su ceniza, así la carne 

de Delfis se deshaga en la llama. (Teócrito, vv. 22-26) 

 

Obsérvese que, por motivo de la magia simpatética y en analogía a la harina de cebada, el laurel 

representa la carne de Delfis, por lo cual carece de valor apotropaico (Durán Mañas, 2014). En fin, de 

todos los ingredientes usados por Simeta para su hechizo, únicamente la cebada y el laurel son especies 

vegetales. Al decir de Durán Mañas (2014), Simeta “practica la magia efectiva, porque utiliza hierbas 

y drogas con fines malignos y sus pociones pretenden ser venenosas y afrodisíacas” (pp. 248-249). El 

uso de ambas especies le permite “un acercamiento entre magia y religiosidad” (p. 243); así como una 

fusión de “deidades tradicionales (alusiones a Ártemis, Hécate, etc.), la magia (ritos diversos) y la 

ciencia (donde se invoca a Selene)” (p. 43). 

En síntesis, el trigo y la amapola participan en ritos relacionados con los misterios eleusinos, 

mientras la encina, la hiedra y el gamón en rituales relativos a misterios dionisíacos; la genista, el 

cambrón, la zarza y el piruétano intervienen en ritos diairéticos; y la cebada y el laurel juegan un rol 

significativo en ritos de hechicería. En todos estos paisajes religiosos, dichas plantas dotan energías y 

cualidades, divinizan y asisten a las fuerzas sagradas y mágicas en espacios ceremoniales públicos, 

privados, secretos o prohibidos. 

 

5. Resultados 

 

Desde el Mesolítico, debido al sedentarismo, la agricultura y la ganadería permitieron la domesticación 

de plantas y animales, la cual supuso una revolución que cambió las relaciones del ser humano con la 

naturaleza y sus percepciones sobre ella. Por esto, hoy es imposible explicar la ecología de cualquier 

organismo sin considerar los efectos del ser humano sobre él y viceversa (Richter-Boix, 2021). La 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

interacción no solo ha alterado, domesticado o extinguido comunidades vegetales o animales, sino que 

también ha demostrado que existen posibilidades de una convivencia sostenible y una 

ecoalfabetización. En este sentido, la poesía pastoril griega ofrece un aporte. 

El análisis etnobotánico de la muestra poética revela la presencia de 34 familias, y al menos 51 

géneros y especies (porque no se identifica la de la hipómanes) más 2 subespecies. Por su cantidad de 

apariciones, la familia con más especies (5) son, por un lado, las poáceas, las cuales son hierbas 

gramíneas, generalmente con hojas lineares y flores en espigas, esenciales en pastizales; dentro de ellas 

destaca en la muestra poética la caña. Por otro lado, abundan las fabáceas, plantas leguminosas 

caracterizadas por frutos en forma de vaina, frecuentemente empleadas como alimento y forraje; 

destaca, en la muestra, la mielga. Con cuatro especies, las siguen las rosáceas; de estas resaltan el 

manzano y la rosa. Con tres especies están, por una parte, las apiáceas, dentro de las cuales realza el 

apio; por otra parte, las asparagáceas y de ellas, el jacinto. Las subespecies identificadas aparecen una 

en el género olea: el acebuche; no extraña que, junto a su especie (el olivo), reporten seis apariciones, 

debido no solo a la relevancia cultural de la especie, sino también a que son árboles abundantes en el 

paisaje mediterráneo, integrados naturalmente en ambientes rurales y pastoriles. La otra subespecie se 

ubica en el género ficus: se trata del cabrahígo. 49 especímenes distintos aparecen en los poemas de 

Teócrito, 9 en los de Mosco y 3 en el de Bión. El narciso, el serpol, el azafrán y la violeta aparecen 

solamente en los poemas de Mosco y el resto en los de Teócrito. Los tres comparten únicamente la 

rosa; mientras que Teócrito y Mosco el jacinto, el olivo y el pino; Mosco y Bión la anémona; y Teócrito 

y Bión la encina (Anexo 1). 

De la variedad botánica, 40 plantas forman parte exclusivamente de paisajes culturales, 6 de 

los religiosos y 8 se encuentran en ambos (Anexo 2). En los paisajes culturales (Anexo 3), la biología 

y propiedades de las especies y subespecies, por un lado, determinan o se vinculan, primero, a 

expresiones culturales como las artesanías, pues el contacto directo, por ejemplo, con la caña, el junco, 

la rosa, la hiedra, el trébol, el jacinto, el olivo, el acebuche, el apio, el eneldo, el cabrahígo, la vid, el 

narciso, el gamón, la siempreviva, la olivarda, el ciprés, el enebro, el serpol, la amapola, el alhelí, el 

ébano, el azafrán y la violeta lleva a los actantes líricos a in-corporarlas en ellos a través de sentidos 

como la vista, el tacto y el olfato, y a volverlas indistinguibles de sí, pues coronas o guirnaldas, 

instrumentos como el cayado o la maza y otros productos de su habilidad técnica (cañas, garitos de 

pesca, colodras, grillera, estatuas, ruedas) a fin de cuentas son, parafraseando a McLuhan (1977), 

prolongaciones del cuerpo y los sentidos de un ser humano mas no ensimismado en el 

antropocentrismo, sino interdependiente de la flora y el medioambiente. Asimismo, el contacto directo 

con las plantas involucradas en la fabricación de yacijas les permite a los actantes líricos establecer 

una (re)conexión entre sus cuerpos y el cuerpo de la tierra, dado que sus lechos vegetales materializan 

justamente el acogedor, seguro y nutricio útero terrestre. Segundo, el manzano, la rosa, el jacinto, la 

escila, el olivo, el plátano y el álamo blanco forman parte de expresiones sociales de amor o pasión 

erótica, de ornamentos de personas o lugares, de estatus atlético y sincretismo etiológico. Todos estos 

casos demuestran una visibilización sociocultural de las especies vegetales y una interacción 

sosteniblemente con ellas en espacio públicos y privados, íntimos o colectivos, regionales y locales. 

Tercero, saberes populares con respecto a especies como la ortiga, el abrojo, la zarza, el acanto, el 

laurel, la escila, el ciclamen, la encina y el telefio evidencian su integración en la vida cotidiana y en 

prácticas eventuales, así como su pervivencia en el folklore, lo cual contribuye al reconocimiento y 

físico, onomástico y cualitativo de dichas especies. Por último, el rol significativo de la hiedra como 

parte del forraje del ganado caprino motiva que, de su nombre en griego (κισσός), derive el nombre 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

propio de la cabra Ciseta, con el cual se manifiesta el grado de conciencia botánica y la ecoafectividad 

del cabrero tanto con la especie vegetal, así como con la animal. 

Por otro lado, con respecto a las formas de producción (Anexo 2), intervienen la lenteja, el 

haba, el comino, la cebolla o nazareno, el pino, la higuera, el manzano, la encina, la vid y la zarza en 

la alimentación humana, de manera que se observa el uso de los suelos para huertos y viñedos, aunado 

a la recolección de frutos silvestres y el uso de la encina como madera combustible. No hay indicios 

de que se incurra en prácticas como la tala ni la deforestación al conseguir esta madera; por lo cual, y 

en relación con el resto del paisaje cultural, se infiere que se trata de cortas sostenibles o, incluso, afín 

a la recolección, del aprovechamiento de cortezas o troncos secos o ramas desprendidas. Así las cosas, 

se comprueba que los servicios ecosistémicos26 se limitan al abastecimiento27 de alimento, madera y 

otros bienes vegetales para el resto de expresiones del paisaje cultural. En cuanto a la alimentación del 

ganado vacuno, equino, ovino y caprino, se usan como forraje la mielga, la vid, el égilo, el olivo, el 

acebuche, el toronjil, el tamarisco y la hipómanes. El forraje funciona como técnica de limpieza de los 

campos para eliminar las “malas hierbas”. Igualmente, la vid figura como fuente de alimento para 

raposas y langostas, y la higuera para escarabajos. En fin, se observa una alimentación cultural 

sostenible, que cuida los ecosistemas y respeta la biodiversidad, aunque se espante a unos animales 

para que no depreden algunas plantas, lo cual no interfiere de forma perjudicial en que todas las 

comunidades se mantengan nutricionalmente. Gracias al abordaje del paisaje cultural a través de la 

alimentación de los animales, se tiene noticia de la hipómanes y se rescata su única información 

etnobotánica: es una especie de la región de Arcadia, apetecida por las hembras equinas y que produce 

en ellas una hiperestimulación. 

Por su parte, dentro de la cosmovisión de la naturaleza (Anexo 2), los orígenes de la rosa roja 

y la anémona se explican míticamente e ilustran los flujos de energía que median en las metamorfosis; 

mientras que el jacinto, la encina y el pino en tanto que seres vivientes evidencian un claro animismo 

alejado de toda concepción antropocentrista. 

Como se ve, los paisajes culturales son más amplios que los paisajes religiosos (Anexo 2). 

Estos están habitados por el piruétano, la zarza, la genista, la cebada, el trigo, la encina, la hiedra, el 

gamón, el laurel, la amapola y el cambrón, los cuales participan en ritos y ceremonias sagrados, 

diairéticos o de hechicería; mientras que el acebuche, el cálamo aromático y el plátano ocupan el 

espacio de templos o santuarios dedicados a Apolo y a Afrodita. En estos paisajes, todas estas especies 

median energías numinosas y mágicas que permiten (re)sacralizar el mundo a través de experiencias 

rituales que, a fin de cuentas, son expresiones de una expansión natural, capaz de llenar el espacio, el 

tiempo y el pneuma de los actantes líricos. De ahí que, gracias al contacto directo con estas plantas, se 

genera una interconexión cósmica, pues se integran y sincronizan la flora, las energías terribles y 

fascinantes de lo sagrado, el cuerpo y alma de los actantes líricos, la tierra, el cielo y los componentes 

abióticos en una misma comunidad, en un mismo hábitat, en un mismo templum-tempus (Eliade, 

1981), instaurado y vivido permanente o momentáneamente como trascendental. Es decir, se observa 

 
26 La Organización de las Naciones Unidas para la Alimentación y la Agricultura definen los servicios ecosistémicos como 

aquello que “hacen posible la vida humana, por ejemplo, al proporcionar alimentos nutritivos y agua limpia; al regular las 

enfermedades y el clima; al apoyar la polinización de los cultivos y la formación de suelos, y al ofrecer beneficios 

recreativos, culturales y espirituales” (s.f.a., §3). 
27 Los servicios de abastecimiento son uno de los servicios ecosistémicos; se limita a la obtención de agua, alimentos, 

madera y otros bienes como beneficios materiales de la naturaleza para el ser humano (Organización de las Naciones 

Unidas para la Alimentación y la Agricultura, s.f.b.). 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

un solo tejido viviente, una red de vida (Capra, 1999), donde seres divinos, humanos y más-que-

humanos se alinean y (re)únen en la verdad y realidad de lo sagrado. De este modo, aquellas especies 

posibilitan una ecoespiritualidad proveniente de las tradiciones míticas (Forns-Broggi, 2012). 

Finalmente, se llegan a conocer asimismo los paisajes naturales, dado que son el primer nivel 

de toda idea de paisaje y sobre el cual se generan los paisajes culturales y religiosos (Cosgrove, 1998). 

Habiendo conocido estos últimos mediante el análisis etnobotánico, se ha de señalar, más que una 

geografía botánica exacta, la variedad de hábitats donde se hallan las especies estudiadas dentro de la 

región occidental y oriental mediterránea. Predominan los prados o llanos, donde abundan el jacinto, 

la escila, el narciso, la violeta, el serpol, el cabrahígo, el cambrón, el toronjil, la cebolla o nazareno, el 

acanto y todo apunta a que también la hipómanes. En segundo lugar, figuran los suelos áridos, secos, 

pedregosos y calcáreos, en los cuales se hallan el gamón, el ciclamen, la olivarda, el comino, el 

acebuche, la mielga, el égilo y el abrojo. En tercer lugar, están los ecosistemas forestales, donde crecen 

la hiedra, el olivo, el enebro, el ciprés, el ébano, la genista, la zarza y el piruétano. Específicamente 

del bosque mixto y esclerófilo del Tirreno y el Adriático son la encina y el pino. En cuarto lugar, 

destacan los hábitats húmedos (pantanos, lagos, charcas, ríos, arroyos, acequias, riberas, canales), 

donde se encuentran la caña, el álamo blanco, el plátano, el junco, el cálamo aromático, el trébol, la 

siempreviva y el tamarisco. En huertos se cultivan el manzano, el apio, la higuera, el haba y la lenteja. 

En montañas, monte, colinas, cimas, laderas o riscos viven la rosa, el laurel, el telefio y el serpol. 

Pueblan los campos de cereales el trigo, la cebada y la amapola. Prefieren los campos incultos, 

barbechos o matorrales el eneldo y el égilo. La rosa y el alhelí se hallan igualmente en jardines. Y, por 

supuesto, la vid en los viñedos. Gracias al conocimiento sobre el crecimiento y la floración de las 

especies y de otros indicios textuales, se puede determinar que el clima presente en la muestra poética 

presenta las condiciones propias de la primavera y el verano. 

 

3. Conclusiones 

 

En la poesía pastoril griega, el número de especies vegetales usadas como parte de un marco, 

hipotiposis, estampa, concepto o elemento retórico (21) coexiste con una cantidad de especies (52) y 

subespecies (2) tratadas etnobotánicamente. En varios casos, esta coexistencia se da a lo interno de un 

mismo poema. Se trata de 97 contextos (48 %) frente a 104 (52 %). La diferencia es mínima, pero 

significativa, pues advierte que el abordaje ecocéntrico de las plantas supera la noción superflua y 

objetualizante de la naturaleza propia del antropocentrismo. Esta coexistencia y diferencia se deben 

probablemente a que en la época helenística conviven, por un lado, corrientes religiosas como el 

pitagorismo o filosóficas como el cinismo, estoicismo o epicureísmo que apelan a “la simple y limpia 

vida natural frente a la más contaminada de las urbes” (Fernández Galiano, 1984, p. 35); por 

consiguiente, a comprender la naturaleza como un conjunto macrocósmico, con el cual racional o 

espiritualmente el ser humano se identifica como una parte más. Y, por otro lado, la separación entre 

lo humano, histórico y cultural frente a lo natural introducida por los sofistas, más los proyectos de 

urbanización, complejos arquitectónicos y las demandas del arte para embellecer. La poesía pastoril 

griega inscribe y da cuenta, por lo tanto, de un predominante pensamiento ecocéntrico en sus 

cronotopos de producción. Así las cosas, el análisis etnobotánico ha permitido revisar el corpus textual 

y proponer una lectura que problematice la interpretación canónica que ha reducido a la poesía pastoril 

griega a una simple idealización o reificación de la naturaleza. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

En función de esta relectura, el análisis etnobotánico demuestra que la construcción y 

representación de los paisajes culturales, religiosos y naturales se encuentran atravesadas por unos 

valores de relación con el medioambiente y en especial con el reino plantae. El sustrato de estos valores 

es justamente el acervo de unos conocimientos brotados de la correlación Homo sapiens-planta. Los 

actantes líricos de la muestra poética participan de una dinámica recíproca de transferencia sostenible 

de energías y saberes en la biosfera, al ver y (re)conocer las plantas, sus nombres, propiedades, 

ubicaciones, tiempos; olerlas, tocarlas y usarlas ‒no dominarlas‒; in-corporarlas a sí y a su 

cosmovisión mítica de la naturaleza, su vida cotidiana, saberes populares y folklore, costumbres, 

artesanías, formas de producción, templos, ritos y ceremonias. En otras palabras, los actantes líricos al 

interactuar con la flora terminan convirtiendo cada imagen de paisaje en “un proceso de 

autoconocimiento y de incorporación de perspectivas descentradas para cohabitar y entenderse con la 

naturaleza” (Forns-Broggi, 2012, p. 141). 

Por lo anterior, los actantes líricos configuran una superposición de paisajes culturales, 

religiosos y naturales sobre una fitomasa ‒34 familias, 51 géneros y especies claras, 1 especie 

inespecífica y 2 subespecies propias de la región mediterránea‒ y una diversidad de saberes 

etnobotánicos de ella que fomenta en los actantes líricos y en los lectores la ecoalfabetización. De esta 

manera, se “ahonda el conocimiento de la naturaleza a través de la experiencia directa entre los seres 

vivos” (Forns-Broggi, 2012, p. 138). Las plantas funcionan, entonces, como promotoras y medio de la 

reconsideración de lo humano en lo natural y viceversa (Forns-Broggi, 2012). De ahí que los saberes 

etnobotánicos corroboran cómo la humanidad se vincula con el mundo-más-que-humano, lo afectan a 

la vez que es afectada por este (White, 2009), porque lo cultural y lo natural, lo sagrado y lo natural 

no están separados: no hay sujetos alienados de la naturaleza en la poesía pastoril griega. 

Por lo anterior, y sin ninguna duda, se puede afirmar que dicha poesía vehiculiza la ideología 

pastoral: diseña paisajes culturales, religiosos y naturales, producto, por un lado, de un imaginario de 

ambientalismo sustentable, por el que se vive de forma sostenible con la naturaleza y no contra ella ni 

a costa de su explotación ni su valor económico (Forns-Broggi, 2012); y, por otro, de un ecologismo 

cimentado en el ethos de ruralidad y en la rusticidad como estrategia para aprender a conocer al 

medioambiente y la protección mutua (Buell, 1996). 

Si la conciencia ecológica se basa en las (re)conexiones que ofrece la naturaleza como red de 

conocimientos construidos culturalmente (Forns-Broggi, 2012), entonces, es claro que la poesía 

pastoril griega propicia en la mayoría de sus textos dicha conciencia; pero lo hace de manera indirecta, 

porque dicha poesía como la ecopoesía en general estimula un saber ambiental, ubicando al ser humano 

en la tierra, llevándolo a ella y así vinculándolo a la continuidad de la vida cósmica. Este es el rol 

ecológico de la poesía (Forns-Broggi, 2012). Y la pastoril griega lo cumple, celebrando al mismo 

tiempo una diversidad etnobotánica inscrita en sus paisajes culturales, religiosos y naturales. Por dicha, 

existe una escritura poética que recurre a significados culturales de las plantas; poemas 

etnobotánicamente codificados, “cuya interpretación sólo es posible mediante el conocimiento de las 

convenciones culturales” (Castelblanco, 2014, p. 202) e incentiva el sentido de la exploración, el cual 

“es una manera de recuperar habilidades de percepción y sensaciones que la vida urbana ha atrofiado 

casi por completo” (Forns-Broggi, 2012, p. 139). 

Ojalá este trabajo sirva como un modelo de análisis ecocrítico, más específicamente 

etnobotánico, que brinde un método o herramientas al menos para revisar otros textos y otras 

literaturas, con el propósito de proponer otras lecturas posibles sobre los roles de la naturaleza y las 

relaciones entre humanos y el mundo-más-que-humano. 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

Dedico este artículo a mi esposo, Franklin Chavarría Bolaños, 

quien siempre me ha encaminado por las inquietudes de la Biología 

a la hora de mis indagaciones ecocríticas. 

 

Y también a mi colega M.L. Jorge Brenes Morales, 

por su invaluable ayuda para revisar la Tabla 1 

y facilitarme la transliteración de los términos en griego. 

 

Bibliografía 

 

Ackerman, D. (1992). Una historia natural de los sentidos. Anagrama. 

Alvarado, K., Solano, V. y Solís, A. (2024). Horizontes verdes, horizontes apocalípticos: relaciones 

entre el ser humano y el mundo más-que-humano en la ecopoesía costarricense 

contemporánea (1985-2023). Tesis de licenciatura, Universidad de Costa Rica. 

Barella Vigal, J. (2010). Naturaleza y paisaje en la literatura española. En Flys Junquera, C., Marrero 

Henríquez, J. M. y Barella Vigal, J. (Eds.). Ecocríticas. Literatura y medio ambiente (pp. 219-

238). Iberoamericana Vervuert. 

Bello, G. (2005). Animismo y prosopopeya: una mirada crítica a la ética ecológica. Medio Ambiente y 

Comportamiento Humano, 6(2), 167-181. 

https://mach.webs.ull.es/PDFS/Vol6_2/Vol_6_2_c.pdf 

Binns, N. (2004). ¿Callejón sin salida? La crisis ecológica en la poesía hispanoamericana. Prensas 

universitarias de Zaragoza. 

Buell, L. (1996). The Environmental Imagination. The Balknap Press of Harvard University Press. 

Buell, L. (1999). The Ecocritical Insurgency. New Literary History, 30, 699-712. 

https://muse.jhu.edu/article/24469 

Campos, R. (2018a). Estudios sobre la ecopoesía hispánica contemporánea: Hacia un estado de la 

cuestión. Artifara, 18, 169-204. http://www.ojs.unito.it/index.php/artifara/article/view/2518 

Campos, R. (2018b). De lagos y lagunas en la ecopoesía hispánica contemporánea. Estudios, especial, 

1-59. https://revistas.ucr.ac.cr/index.php/estudios/article/view/35001/34563 

Cantillo, M. E. (2020). The Myth of Eros in Michael Field’s Sapphic Project: From a New Materialism 

to a Tragic Determinism. Anuario de Estudios Filológicos, 43, 119-136. 

https://publicaciones.unex.es/index.php/AEF/article/view/324 

Capra, F. (1999). La trama de la vida. Una nueva perspectiva de los seres vivos. Anagrama. 

Carnoy, A. (1959). Dictionnaire etymologique des noms grecs de plantes. Publications Universitaires 

Louvain. 

Castelblanco, D. A. (2014). Leonel Lienlaf y el musgo sagrado de la poesía: aproximación 

etnobotánica a la poesía indígena contemporánea. Revista Canadiense de Estudios Hispánicos, 

39(1), 201-212. https://www.jstor.org/stable/24388803 

Chevalier, J. y Gheerbrant, A. (1988). Diccionario de los símbolos. Herder. 

Cosgrove, D. (1998). Social Formation and Symbolic Landscape. The University of Wisconsin Press. 

Cosgrove, D. y Daniels, S. (1988). The iconography of landscape: Essays on the symbolic 

representation, design and use of past environments. Cambridge University Press. 

Curtius, E. R. (1995). Literatura europea y Edad Media latina. Fondo de Cultura Económica. 

https://mach.webs.ull.es/PDFS/Vol6_2/Vol_6_2_c.pdf
https://muse.jhu.edu/article/24469
http://www.ojs.unito.it/index.php/artifara/article/view/2518
https://revistas.ucr.ac.cr/index.php/estudios/article/view/35001/34563
https://publicaciones.unex.es/index.php/AEF/article/view/324
https://www.jstor.org/stable/24388803


Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

Dioscórides. (2006). Dioscórides Interactivo. Universidad de Salamanca. 

https://dioscorides.usal.es/index.php 

Durán Mañas, M. (2014). Las mujeres en los Idilios de Teócrito. Prensas de la Universidad de 

Zaragoza. https://core.ac.uk/download/pdf/324148775.pdf 

Durand, G. (1982). Las estructuras antropológicas de lo imaginario. Taurus. 

Eliade, M. (1964). Tratado de historia de las religiones. I. Cristiandad. 

Eliade, M. (1981). Lo sagrado y lo profano. Labor. 

Fernández Galiano, M. (1984). Titiro y Melibeo. La poesía pastoril grecolatina. Fundación Pastor de 

Estudios Clásicos. 

Flores, W. (2015). Ecocrítica poscolonial y literatura moderna latinoamericana. Universidad 

Nacional Mayor de San Marcos. 

Flys Junquera, C., Marrero Henríquez, J. M. y Barella Vigal, J. (Eds.). (2010). Ecocríticas. Literatura 

y medio ambiente. Iberoamericana Vervuert. 

Forns-Broggi, R. (2012). Nudos como estrellas. ABC de la imaginación ecológica de nuestras 

Américas. Nido de Cuervos. 

Gaard, G. (2020). New Ecocriticisms: Narrative, Affective, Empirical and Mindful. Ecozon@, 11(2), 

225-233. https://ecozona.eu/article/view/3520/4464 

García Teijeiro, M. y Molinos Tejada, M. T. (1986). Bucólicos griegos. Gredos. 

Glotfelty, C. y Fromm, H. (Eds.). (1996). The Ecocriticism Reader. University of Georgia Press. 

Graves, R. (2014). Los mitos griegos. I. Alianza. 

Grimal, P. (2016). Diccionario de mitología griega y romana. Paidós. 

Horster, M. (2010). Religious Landscape and Sacred Ground: Relationships between Space and Cult 

in the Greek World. Revue de l’histoire des religions, 4, 435-458. 

https://journals.openedition.org/rhr/7661 

Liddell, H. G. y Scott, R. (1899). An Intermediate Greek-English Lexicon. Oxford. Clarendon Press. 

Luna Morales, C. del C. (2002). Ciencia, conocimiento tradicional y etnobotánica. Etnobiología, 2(1), 

120-136. https://www.revistaetnobiologia.mx/index.php/etno/article/view/51 

Macías-Villamizar, V., Badran-Padilla, R., Rodríguez-Ochoa, J. y Silva-Roman, H. (2021). 

Metabolitos secundarios, actividad biológica y etnobotánica de plantas de Santa Marta. 

Universidad de Magdalena. 

McLuhan, M. (1977). La comprensión de los medios como extensiones del hombre. Diana. 

Muñoz-Pedreros, A. (2004). La evaluación del paisaje: una herramienta de gestión ambiental. Revista 

Chilena de Historia Natural, 77(1), 139-156. 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0716-078X2004000100011 

Ogata, N. (s.f.). Etnobotánica. Diversidad biológica y cultural trópico americano. Un proyecto del 

Centro de Investigaciones Tropicales (CITRO), Universidad Veracruzana. 

http://etnoecologia.uv.mx/diversidad_biocultural/etnobotanica/ 

Organización de las Naciones Unidas para la Alimentación y la Agricultura. (s.f.a.). Servicios 

ecosistémicos y biodiversidad. https://www.fao.org/ecosystem-services-biodiversity/es/ 

Organización de las Naciones Unidas para la Alimentación y la Agricultura. (s.f.b.). Servicios de 

abastecimiento. https://www.fao.org/ecosystem-services-

biodiversity/background/provisioningservices/es/ 

Ovidio. (2004). Metamorfosis (Consuelo Álvarez y Rosa María Iglesias, Trads). Cátedra. 

https://dioscorides.usal.es/index.php
https://core.ac.uk/download/pdf/324148775.pdf
https://ecozona.eu/article/view/3520/4464
https://journals.openedition.org/rhr/7661
https://www.revistaetnobiologia.mx/index.php/etno/article/view/51
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0716-078X2004000100011
http://etnoecologia.uv.mx/diversidad_biocultural/etnobotanica/
https://www.fao.org/ecosystem-services-biodiversity/es/
https://www.fao.org/ecosystem-services-biodiversity/background/provisioningservices/es/
https://www.fao.org/ecosystem-services-biodiversity/background/provisioningservices/es/


Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

Plinio. (2007). Historia natural (Josefa Cantó, Isabel Gómez Santamaría, Susana González Marín y 

Eusebia Tarriño, Trads). Cátedra. 

Richter-Boix, A. (2021). El primate que cambió el mundo. Nuestra relación con la naturaleza desde 

las cavernas hasta hoy. geoPlaneta Ciencia. 

Sauer, C. (2006). La morfología del paisaje. Polis, 15(5), 1-19. 

https://polis.ulagos.cl/index.php/polis/article/view/478 

Sebastián Yarza, F. I. (1998). Diccionario griego-español. Sopena. 

Teofrasto. (1988). Historia de las plantas (José María Díaz-Regañón López, Trad). Gredos. 

Villagrán, C. y Squizzato, T. (2017). Una reflexión en torno a la flora, vegetación y etnobotánica en 

Homero. Gayana Botánica, 74(1), 200-220. https://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0717-

66432017000100200&script=sci_abstract 

White, S. (2009). Los poemas etnobotánicos de Esthela Calderón: un enfoque ecocrítico. Anales de 

Literatura Hispanoamericana, 38, 95-110. 

https://revistas.ucm.es/index.php/ALHI/article/view/ALHI0909110095A 

White, S. (2010). La homogeneización de la naturaleza en la obra de Gioconda Belli. Ecozon@, 1(2), 

97-112. https://ecozona.eu/article/view/365 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://polis.ulagos.cl/index.php/polis/article/view/478
https://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0717-66432017000100200&script=sci_abstract
https://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0717-66432017000100200&script=sci_abstract
https://revistas.ucm.es/index.php/ALHI/article/view/ALHI0909110095A
https://ecozona.eu/article/view/365


Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

Anexos 

Anexo 1 

ID Familia Género Especie Subespecie 
Nombre 

común 

Número de 

apariciones 

en la 

muestra 

poética 

Presente en poema(s) de 

  

Teócrito Mosco Bión 
 

 

1 

Fabaceae 

Medicago 
Medicago 

arborea L. 
  

mielga, 

codesa 
2 ✓      

2 Genista 

Genista 

acanthoclada 

DC. 

  genista 1 

✓ 

     

3 Lens 
Lens culinaris 

Medik. 
  lenteja 1 

✓ 
     

4 Trifolium 
Trifolium 

fragiferum L. 
  trébol 1 

✓ 
     

5 Vicia Vicia faba L.   haba 1 ✓      

6 

Poaceae 

Arundo Arundo donax L.   caña 4 ✓      

7 Aegilops 

Aegilops 

ventricosa 

Tausch 

  
égilo, ruda 

cabruna 
1 

✓ 

    

 

8 Hordeum 
Hordeum vulgare 

L. 
  cebada 1 

✓ 
     

9 Triticum 
Triticum aestivum 

L. 
  trigo 1 

✓ 
     

10 

Rosaceae 

Malus 
Malus domestica 

Borkh. 
  manzano 9 

✓ 
     

11 Rosa Rosa gallica L.   rosa roja 6 ✓ ✓ ✓  

12 Rubus 
Rubus fruticosus 

L. 
  zarza 3 

✓ 
     

13 Pyrus 

Pyrus 

bourgaeana 

Decne. 

  piruétano 1 

✓ 

     

14 

Apiaceae 

Apium 
Apium graveolens 

L. 
  apio 2 

✓ 
     

15 Anethum 
Anethum 

graveolens L. 
  eneldo 1 

✓ 
     

16 Cuminum 
Cuminum 

cyminum L. 
  comino 1 

✓ 
     

17 

Asparagaceae 

Hhyachinthus 
Hhyachinthus 

orientalis L. 
  jacinto 4 

✓ 
✓    

18 Drimia 
Drimia maritima 

(L.) Stearn. 
  

escila, 

cebolla 

albarrana 

2 

✓ 

     

19 Leopoldia 
Leopoldia 

comosa (L.) Parl. 
  

cebolla, 

nazareno 
1 

✓ 

     

20 

Asteraceae 

Helichrysum 
Helichrysum 

splendidum Less. 
  siempreviva 1 

✓ 

     

21 Dittrichia 
Dittrichia viscosa 

L. 
  olivarda 1 

✓ 
     

22 

Cupressaceae 

Cupressus 
Cupressus 

sempervirens L. 
  ciprés 1 

✓ 

     

23 Juniperus 
Juniperus 

communis L. 
  enebro 1 

✓ 
     

24 

Lamiaceae 

Melissa 
Melissa 

officinalis L. 
  

toronjil, 

melisa 
1 

✓ 
     

25 Thymus 
Thymus 

serpyllum L. 
  serpol 1   ✓    



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

 

ID Familia Género Especie Subespecie 
Nombre 

común 

Número de 

apariciones 

en la 

muestra 

poética 

Presente en poema(s) de 

  

Teócrito Mosco Bión 
 

 
26 

Moraceae Ficus Ficus carica L. 

  higuera 2 ✓      

27 

Ficus carica 

L. subsp. 

rupestris 

cabrahígo 1 

✓ 

     

28 

Oleaceae Olea Olea europaea L. 

  olivo 3 ✓ ✓    

29 

Olea 

europaea L. 

var. sylvestris 

Mill. 

acebuche 3 

✓ 

     

30 Fagaceae Quercus Quercus ilex L.   encina 5 ✓   ✓  

31 Araliaceae Hedera Hedera helix L   hiedra 4 ✓      

32 Vitaceae Vitis Vitis vinifera L.   vid 4 ✓      

33 Asphodelaceae Asphodelus 
Asphodelus 

ramosus L. 
  

(a)gamón, 

asfódelo 
3 

✓ 
     

34 Juncaceae Juncus 

Juncus acutus L. 

o Scirpus 

holoschoenus L. 

  

junco 

redondo o 

junco 

común 

3 

✓ 

     

35 Platanaceae Platanus 
Platanus 

orientalis L. 
  plátano 3 

✓ 
     

36 Lauraceae Laurus Laurus nobilis L.   laurel 2 ✓      

37 Papaveraceae Papaver 
Papaver 

somniferum L. 
  amapola 2 

✓ 
     

38 Pinaceae Pinus Pinus pinea L.   pino 2 ✓ ✓    

39 Ranunculaceae Anemone 
Anemone 

coronaria L. 
  anémona 2 

  

✓ 
✓  

40 Violaceae Viola Viola odorata L.   
violeta, 

viola 
2   

✓ 
   

41 Acanthaceae Acanthus 
Acanthus 

spinosus L. 
  acanto 1 

✓ 

    
 

42 Acoraceae Acorus 
Acorus calamus 

L. 
  

cálamo 

aromático, 

ácoro 

1 

✓ 

     

43 Amaryllidaceae Narcissus 

Narcissus 

poeticus L. o 

Narcissus tazetta 

L. 

  narciso 1 

  

✓    

44 Brassicaceae Mathiola 
Mathiola incana 

R. Br. 
  alhelí 1 

✓ 

     

45 Crassulaceae Sedum 
Sedum telephium 

L. 
  telefio 1 

✓ 
     

46 Ebenaceae Diospyros 
Diospyros 

ebenum Koening 
  ébano 1 

✓ 
     

47 Iridaceae Crocus Crocus sativus L.   azafrán 1   ✓    

48 Primulaceae Cyclamen 
Cyclamen 

graecum Link 
  ciclamen 1 

✓ 
     

49 Rhamnaceae Paliurus 
Paliurus 

australis Gaertn. 
  

cambrón, 

paliuro, 

espina de 

Cristo 

1 

✓ 

     

50 Salicaceae Populus Populus alba L.   
álamo 

blanco 
1 

✓ 
     

51 Tamaricaceae Tamarix 
Tamarix 

tetrandra L. 
  tamarisco 1 

✓ 
     

52 Urticaceae Urtica Urtica urens L.   ortiga 1 ✓      

53 Zygophyllaceae Tribulus  
Tribulus 

terrestris L. 
  abrojo 1 

✓ 
     

54 ¿? ¿? ¿?   hipómanes 1 ✓      

Cantidades 34 51 51 2 54 104 49 9 3  



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

Anexo 2 

 

Identificador 

Paisaje cultural Paisaje religioso 

Plantas exclusivas 

del paisaje cultural 

(A), del paisaje 

religioso (B) o 

compartidas (C) 

Cosmovisión mítica de 

la naturaleza 
Formas de producción 

Templos 
Ritos y 

ceremonias 

Origen 

mítico 
Animismo 

Alimentación 

humana 

Forraje y alimentación de 

animales 

1       ✓✓     A 

2           ✓ B 

3     ✓       A 

4             A 

5     ✓       A 

6             A 

7       ✓     A 

8           ✓ B 

9           ✓ B 

10     ✓       A 

11 ✓✓           A 

12     ✓     ✓ C 

13           ✓ B 

14             A 

15             A 

16     ✓       A 

17   ✓         A 

18             A 

19     ✓       A 

20             A 

21             A 

22             A 

23             A 

24       ✓     A 

25             A 

26     ✓ ✓     A 

27             A 

28       ✓     A 

29       ✓ ✓   C 

30   ✓ ✓✓     ✓ C 

31           ✓ C 

 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

 

Identificador 

Paisaje cultural Paisaje religioso 

Plantas exclusivas 

del paisaje cultural 

(A), del paisaje 

religioso (B) o 

compartidas (C) 

Cosmovisión mítica de 

la naturaleza 
Formas de producción 

Templos 
Ritos y 

ceremonias 
  

Origen 

mítico 
Animismo 

Alimentación 

humana 

Forraje y alimentación de 

animales 
 

32     ✓ ✓✓     A  

33           ✓ C  

34            A  

35         ✓   C  

36           ✓ C  

37           ✓ C  

38   ✓ ✓       A  

39 ✓✓           A  

40             A  

41            A  

42         ✓   B  

43             A  

44             A  

45             A  

46             A  

47             A  

48             A  

49           ✓ B  

50             A  

51       ✓     A  

52             A  

53             A  

54       ✓     A  

Cantidades 4 3 11 11 3 11 40 (A), 6 (B), 8 (C)  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

Anexo 3 

 

Identificador 

Paisaje cultural 

Expresiones culturales ligadas a la flora 

 

Saberes populares Costumbres 
Nombre 

propio de 

animal 

Artesanías  

Propiedades 
Efecto 

apotropaico 
Juego 

adivinatorio 
Adornos 
florales 

Regalos 
de amor 

Juegos 
olímpicos 

Tradiciones 
locales 

Yacijas 
Coronas o 
guirnaldas 

Variedad de 
instrumentos 

 

1                        

2                        

3                        

4                   ✓    

5                        

6                     ✓✓✓✓  

7                        

8                        

9                        

10         
✓✓✓✓

✓✓✓✓ 
             

11       ✓ ✓         ✓✓    

12 ✓                      

13                        

14                 ✓ ✓    

15                   ✓    

16                        

17       ✓ ✓         ✓    

18   ✓         ✓          

19                        

20                   ✓    

21                 ✓      

22                     ✓  

23                 ✓      

24                        

25                   ✓    

26                        

27                     ✓  

28           ✓         ✓  

29                     ✓  

30 ✓                      

31               ✓   ✓✓    

 

 

 

 



Revista de Filología y Lingüística de la Universidad de Costa Rica, 2025, Vol. 51, Núm. Especial, eq7h9bs88 

   

 

Identificador 

Paisaje cultural 

Expresiones culturales ligadas a la flora 

 

Saberes populares Costumbres Nombre 

propio de 
animal 

Artesanías  

Propiedades 
Efecto 

apotropaico 

Juego 

adivinatorio 

Adornos 

florales 

Regalos 

de amor 

Juegos 

olímpicos 

Tradiciones 

locales 
Yacijas 

Coronas o 

guirnaldas 

Variedad de 

instrumentos 
 

32                 ✓      

33                 ✓   ✓  

34                 ✓   ✓✓  

35             ✓✓          

36   ✓                    

37         ✓              

38                        

39                        

40                   ✓✓    

41 ✓                      

42                        

43                   ✓    

44                   ✓    

45     ✓                  

46                     ✓  

47                   ✓    

48   ✓                    

49                        

50           ✓            

51                        

52 ✓                      

53 ✓                      

54                        

Cantidades 5 3 1 2 11 2 3 1 6 15 12  

 


