
(Des)cuidados: cuerpo,
velocidad y desmaterialización

Paola Bonavitta
Laura Sarmiento

DOI: http://doi.org/10.15517/ca.v21i2.62699
https://revistas.ucr.ac.cr/index.php/rintercambio

¿Cómo citar este artículo?

Bonavitta, Paola y Sarmiento, Laura. (2024). (Des)cuidados: cuerpo,
velocidad y desmaterialización. Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica

y el Caribe, 21(2), e62699. http://doi.org/10.15517/ca.v21i2.62699

Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe
Vol. 21, No. 2, julio-diciembre, 2024



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Núm. 2, e62699 

Nota aclaratoria: este PDF no corresponde a la diagramación final del texto, sin embargo, puede ser citado sin 

problema ya que cuenta con un DOI y paginación electrónica. Al cerrar el número en construcción se reemplazará 

este PDF por la versión final y se agregarán las otras galeradas (EPUB y HTML). 

 

Página abierta (artículos científicos) (sección arbitrada) 

 

(Des)cuidados: cuerpo, velocidad y desmaterialización 

 

(Dis)care: Body, Speed and Dematerialization 

 

(Des)cuidado: corpo, velocidade e desmaterialização 

 

Paola Bonavittai 

Universidad Nacional de Córdoba, Córdoba, Argentina 

paola.bonavitta@gmail.com 

 

Laura Sarmientoii 

Universidad Nacional de Córdoba. Córdoba, Argentina 

elsantodelaescoba@gmail.com 

 

DOI: http://doi.org/10.15517/ca.v21i2.62699 

Recepción: 15 de marzo de 2024 

Aprobación: 9 de octubre de 2024 

 

RESUMEN 

Este ensayo examina la autoetnografía como forma de comprender el mundo. Así, apostamos por una ciencia 

que da prioridad al cuerpo, que cuestiona el quehacer positivista y que privilegia el punto de vista feminista. 

Partimos, también, de una epistemología de los afectos y de las emociones, que pone en el centro la vida misma. 

Desde esta perspectiva, dialogamos sobre y acerca de una ética de los cuidados. Específicamente, nos centramos 

en la maternidad como acto político y como acción transformadora que enfrenta la demanda permanente del 

sistema capitalista. La maternidad, como institución no servil del poder, no existe como tal; sin embargo, 

nosotras habitamos nuestros cuerpos integralmente según sus capacidades y sus potencias, lo que nos permite 

hacer de dicha institución un tejido cotidiano. 

Palabras claves: Cuerpos, feminismos, maternidades, ética de los cuidados, epistemología de los afectos. 



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Núm. 2, e62699 

ABSTRACT 

This essay examines autoethnography as a way of understanding the world. Thus, and committed to a science 

that prioritizes the body and disputes traditional senses of positivist work. It takes into account the epistemic 

privilege of the feminist point of view. We also start from an epistemology of affections and emotions, which 

places life itself at the center. From there, we discuss about and about an ethics of care, focusing on maternity 

as a political act, as a transforming action that confronts, in some way, the permanent demand of the capitalist 

system. Motherhood, as an institution not subservient to power, does not exist as such; however, we inhabit our 

bodies integrally of their capacities and potencies, which allows us to make this institution a daily weaving. 

Key words: Bodies, feminisms, maternities, ethics of care, epistemology of affects. 

 

RESUMO 

Este ensaio baseia-se na autoetnografia como forma de compreender o mundo e de apostar em uma ciência que 

prioriza o corpo e contesta os sentidos tradicionais do trabalho positivista. Ele leva em conta o privilégio 

epistêmico do ponto de vista feminista. Partimos também de uma epistemologia dos afetos e das emoções, que 

coloca a própria vida no centro. A partir daí, dialogamos sobre uma ética do cuidado, enfocando a maternidade 

como um ato político, como uma ação transformadora que confronta, de alguma forma, as demandas 

permanentes do sistema capitalista. A maternidade, como uma instituição que não é subserviente ao poder, não 

existe como tal; no entanto, nós, que habitamos nossos corpos na integridade de suas capacidades e poderes, 

fazemos dessa instituição um tecido cotidiano. 

Palavras-chave: Corpos, feminismos, maternidades, ética do cuidado, epistemologia dos afetos. 

 

 

Introducción  

 

Este trabajo nace como una crítica-ensayo, o ensayo crítico, y parte de la autoetnografía como forma 

de comprender al mundo, habitándolo, contemplándolo y realizando apuestas diversas por 

transformarlo. Un mundo marcado por el sistema patriarcal neoliberal esclavócrata1 que afecta no solo 

a las economías sino también a nuestras geografías y a nuestros cuerpos-territorios.  

El estado del arte de la autoetnografía feminista es un campo vital y en constante evolución, el 

cual se nutre de las contribuciones de diversas autoras. Para nosotras son claves los aportes de Donna 

Haraway, quien, en Ciencia, cyborgs y mujeres: la reinvención de la naturaleza (1991), desarrolla el 

concepto de “conocimiento situado” como una postura epistemológica crítica. Esta perspectiva surge 

como una crítica a la epistemología feminista tradicional. Así, el conocimiento situado propone 

 
1 Concepto que utiliza Suely Rolnik (2018) en sus conversaciones para subrayar la cualidad esclavista del sistema 

capitalista.  



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Núm. 2, e62699 

abordar los objetos de estudio y tener en cuenta el lugar desde el cual parte el análisis. 

Independientemente del método empleado, ningún conocimiento está desligado de su contexto ni de 

la subjetividad de quien lo emite. Haraway sugiere que debemos especificar desde qué punto de vista 

se parte y por qué se elige esa y no otra perspectiva. De esta forma, se hace explícito el posicionamiento 

político de manera ética, ya que los puntos de vista nunca son neutros. 

En este sentido, en su texto Testigo Modesto @Segundo Milenio. Hombre hembra (2004), 

Haraway explora la relación entre ciencia, tecnología y género. La autora utiliza la figura del “testigo 

modesto” para cuestionar las narrativas tradicionales de objetividad en la ciencia. Dicho concepto se 

basa, a su vez, en la obra de Steven Shapin y Simon Schaffer, Leviatan y la bomba de vacío (1985), y 

se refiere a la idea de que una persona cuyas narraciones son aceptadas como reflejos de la realidad 

debe ser modesto y, por lo tanto, invisible en su narración, para mostrar que habita una “cultura de la 

no-cultura”. Haraway plantea esta idea para criticar la autoinvisibilidad y la supuesta objetividad de 

los científicos, quienes a menudo ignoran su propia subjetividad y corporalidad. 

En esta misma línea de pensamiento, pero a partir de una escala más amplia, Isabelle Stengers 

y Vinciane Despret han contribuido al desarrollo de la autoetnografía feminista en obras como Las que 

hacen historias (2023). Las investigadoras reflexionan sobre el impacto de las mujeres en el 

pensamiento y, a su vez, en torno a sus trayectorias individuales, que nunca son tales. Así, han 

proporcionado perspectivas únicas sobre la identidad, la corporalidad y la experiencia vivida desde un 

enfoque situado y feminista. Sus obras inspiran y desafían las narrativas convencionales, lo que ha 

permitido plantear nuevas formas de entender y narrar la experiencia desde una perspectiva que valora 

la diversidad y la subjetividad. Lo anterior posibilita una escritura que abraza la complejidad, la 

interconexión y la diversidad, al ofrecer un marco para comprender y narrar experiencias de una 

manera profundamente reflexiva y crítica acerca de las estructuras de poder existentes. 

La autoetnografía, en nuestro contexto, se convierte en un medio para explorar y compartir 

historias personales y colectivas que, a menudo, son despreciadas o ignoradas por las narrativas 

dominantes. Stengers y Despret (2023) invitan a pensar de manera crítica y arriesgada; además, buscan 

desarrollar formas de pensamiento que permitan una mayor apertura y hospitalidad hacia las propias 

experiencias, el pensamiento y la existencia. Por su parte, Silvia Benard Calva (2019) enriquece los 

postulados de la autoetnografía, al considerarla como una metodología cualitativa que conecta lo 

autobiográfico y personal con lo cultural, social y político. 

Aunque resulta imposible nombrar a todas las investigadoras que trabajan bajo la influencia de 

estos postulados; nos interesa reconocer que el campo de la autoetnografia es un campo vivo y en 

expansión, el cual pone en cuestión los valores positivistas y patriarcales de la ciencia, así como 

también constituye una alternativa potente donde la diferencia tiene lugar. 



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Núm. 2, e62699 

Desde esta perspectiva, narrada en primera persona, partimos para advertir que venimos de un 

contexto atravesado por una pandemia2, con todo lo que ello implicó: un temporal retorno al espacio 

doméstico en el que convivieron, simultáneamente, jornadas de trabajo diversas. Los riesgos y 

cuidados en torno a la salud, las maternidades y las exigencias de cuidados a otras personas cuando la 

sostenibilidad de la vida estaba en boca de todos. 

No obstante, esa fijación por los cuidados no implicó un correlato necesario con el autocuidado, 

por la búsqueda de un bien-estar y de un buen-vivir. Quienes escribimos, somos investigadoras, madres 

y activistas. Las jornadas dobles y triples de trabajo son parte de la vivencia cotidiana. A su vez, 

estudiamos, desde nuestras disciplinas –arquitectura y sociología/comunicación–, los trabajos de 

cuidado y la sostenibilidad de la vida. Así, desde un lugar fronterizo, producimos conocimiento y 

reflexionamos sobre los cuidados como problemática social desde una perspectiva feminista. De igual 

forma, somos las mismas cuidadoras y las que gestionamos cuidados para otras personas. 

Descreemos de la neutralidad valorativa y de la objetividad científica. Encontramos en la 

autoetnografía una técnica que nos permite aprovechar el privilegio epistémico del punto de vista 

feminista y contemplar, a su vez, una epistemología de los afectos y de las emociones, que pone en el 

centro a la vida misma: todo eso que se siente y que nos afecta –en un sentido amplio– cuando, al estar 

con otros, vamos hallando afecciones y sentires que activan un abanico amplio de emociones diversas. 

Tal y como lo señala Audre Lorde: 

 

No es que la racionalidad no sea necesaria. Está al servicio del caos del conocimiento. Al servicio del sentimiento. 

Sirve para ir de un lugar a otro. Pero si no se concede valor a esos lugares, el camino no vale de nada. Y eso es lo 

que sucede muy a menudo con el culto a la racionalidad y con el pensamiento analítico, académico, circular. 

Aunque, en definitiva, yo no entiendo como una dicotomía el sentimiento y el pensamiento. Los entiendo como 

una elección de medios y combinaciones (1984, p. 33). 

 

En ese esfuerzo por volver a unir mente-sentir, que con tanto éxito el paradigma positivista 

separó, abordamos aquellos sentipensares propuestos por las feministas comunitarias, quienes apelan 

a una racionalidad afectiva o a una afectación de la razón. Y, desde allí, plantean sostener una ética de 

los cuidados que ponga en el centro la sostenibilidad de la vida. Nos preguntamos entonces, ¿de qué 

vidas venimos hablando? ¿Adónde quedan las vidas de nosotras las cuidadoras cuando no logramos 

ponernos en el centro? ¿Cómo sobrevivir a las exigencias de la productividad permanente sin quedar 

 
2 La pandemia de COVID-19, conocida también como coronavirus, es una pandemia en curso derivada de la enfermedad 

causada por el virus SARS-CoV-2. 



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Núm. 2, e62699 

afuera del sistema? ¿Cómo no caer (una y otra vez) en el descuido, o bien, en la rotura, fragmentación 

o desmaterialización? 

Los trabajos de cuidado son feminizados en todas partes del mundo. Son invisibilizados, poco 

reconocidos, informales y mal pagos. Es un trabajo clave para reconocer las múltiples opresiones que 

vivimos las mujeres. A su vez, el cuidado es una categoría analítica pero también política. Como 

categoría analítica, el cuidado nos remite a las actividades vinculadas a la gestión y mantenimiento 

cotidiano de la vida, de la salud y del bienestar de las personas. Y, como categoría política, implica no 

solo conocer quién cuida, a quiénes se cuida y qué costos supone cuidar; sino que también es necesario 

incorporar estas dimensiones en las agendas de transformación social dirigidas a conseguir la equidad 

de género desde las instituciones políticas, sociales y económicas. 

Partimos de centrarnos en una ética de los cuidados que implica responsabilidad, valoración de 

las relaciones personales y la atención a las necesidades de otras personas (Sarmiento y Bonavitta, 

2022). Asimismo, incorporamos la idea de pensarnos cual seres determinados social e históricamente, 

con base en la relación de proximidad y afectividad como comportamiento moral, al poner como eje 

absoluto la supervivencia de la vida. Ahora bien, conviene preguntar por esa vida: ¿vivir es lo mismo 

que un buen-vivir?, ¿asegurar y sostener la vida implica que esa sea una buena vida, una vida digna, 

un bien-estar? Justamente, este trabajo pretende dar respuesta a estas interrogantes y espera echar luz 

a las reflexiones sobre los autocuidados desde una mirada feminista. 

 

Técnicas y métodos: hacer camino al andar 

 

En este trabajo, como escritura fronteriza y anfibia, apostamos por una autoetnografía 

ensayística. La misma aparece como un recorrido procesal en el que podemos mapear la experiencia 

propia y la de las demás mujeres cuidadoras que acompañamos, como un proceso de producción de 

conocimiento colectivo a partir de la experiencia vivida, donde se reconoce a todas las personas como 

productoras intensivas de conocimiento (Benet et al., 2016). Apelamos, además, a la mirada atenta de 

sujetas atravesadas por un doble movimiento: el de cuidar y el de investigar, movimiento simultáneo 

y total. Aparece así la mirada vibrante, como aquella que aprehende la alteridad en su condición de 

campo de fuerzas e intensidades que nos afectan y se hacen presentes en nuestro cuerpo en forma de 

sensaciones (Benet et al., 2016; Rolnik, 2006/2014).  

Se ha mencionado ya que, partimos de un conocimiento situado (Haraway, 1995) y de una 

metodología feminista (Castañeda, 2019) que apunta a hacer política feminista. Abordar un tema tan 

privado y político a la vez como es el trabajo de cuidar, exige un posicionamiento ético-político claro 

y crítico definido, desde una perspectiva doméstica, que consiste en poner en valor la casa como el 



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Núm. 2, e62699 

lugar de composición de la humanidad. El lugar de subjetivación, es decir, que la casa no es solo un 

espacio privado donde habitan las categorías dominadas, sino donde es posible aprender la dominación 

o subvertirla. Y, para ello, este trabajo se presenta como la manera más adecuada de hacerlo, donde la 

reflexión aparece en forma permanente y obligada, y lo propositivo encarna                               

posibilidades permanentes.  

Apostamos, de igual forma, a la fuerza de la teorización situada en un cotidiano desde el cual 

ponemos en valor las emociones como estructuradoras de esa vida que nos sostiene. Hacemos de 

nuestras afectaciones sensibles, datos y recursos interpretativos al mismo tiempo (García Dauder y 

Ruiz Trejo, 2021, p. 4). Recuperamos palabras, narrativas, sentipensares, imágenes que nos remiten al 

deseo-intención-reclamo de un autocuidado propio, allí donde pareciera existir solo un mundo externo, 

en el que los cuerpos de las cuidadoras se desdibujan y se borran por completo los tiempos íntimos, 

los deseos y aspiraciones, y se resigna vida en pos de otras vidas.  

Pretendemos así, poner en el centro nuestro cuerpo: para vivir, para pensar, para investigar y 

como brújula sensible; que la afectación y los afectos no queden fuera de la vida científica; que la ética 

de los cuidados no permanezca alejada de las indagaciones científicas; andar el camino de reparación 

del contrato social, restableciendo lo doméstico, lo íntimo, lo privado como productor y reproductor 

del hoy que vivimos. 

 

Productividad sin tiempo una demanda por la desmaterialización 

 

Nuestros cuerpos son la materialidad que resiste a todos los formatos de la explotación colonial 

capitalista neoliberal esclavócrata y adultocentrada, expresados en sus mil versiones. Se trata de formas 

de explotación capaces de inscribir las heridas que resultan de la fuerza por no morir, en una forma de 

vida remodelada. A medida que avanza el modelo tecnoproductivo, se intensifica un dispositivo más 

íntimo y cada vez menos perceptible de expropiación. Tal y como lo plantea Suely Rolnik                         

en una entrevista: 

 

me di cuenta que mi pensamiento tiene una velocidad incesante, que no obedece a nada. Puedo estar muy cansada 

soy capaz de quedarme tres noches sin dormir escribiendo; cuando ocurren ciertas experiencias, me pongo en 

estado de urgencia y entro en una aceleración total (2018, p. 111). 

 

Queremos hacer foco en ese estado de urgencia. En una vida en tiempo productivo y 

reproductivo, como es la condición de las maternidades latinoamericanas de clase media, trabajadoras 

del sistema de ciencia y tecnología, que luego de la pandemia del COVID-19 (iniciada en 2020) vieron 



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Núm. 2, e62699 

cómo la modalidad de trabajo se hibridizó, es decir, combinó presencia y distancia. Algo de la 

temporalidad se acelera al reducir la experiencia del conocimiento a una conexión mediatizada y plana, 

ya no son necesarios ni los traslados, ni el contacto, que formaban parte de la zona de las demoras; sin 

embargo, se achica la malla de la experiencia y se pone en valor la presencia virtualizada. Solo 

contenidos pareciera ser la nueva consigna. Los intercambios estarían implicados durante la hora en 

línea. La materialidad de los cuerpos ha tenido que acompasarse a ese tiempo-espacio de una 

experiencia virtual, no material. La vida se fracciona en módulos tempo-espaciales de una hora. Esa 

es la fracción económica donde lo que vale es el capital cognitivo, extraído de un cuerpo explotado. 

La velocidad es un pasaje a la desmaterialización. Casilda Rodrigañez Bustos lo explica de la   

siguiente manera: 

 

el arte de dominar y esclavizar algo vivo, es siempre el de desvitalizar lo suficiente para poder aprovechar las 

producciones de su vitalidad, eliminando la parte del movimiento propio autorregulador que sea necesario para 

petrificarlo lo suficiente, a la vez que se le ponen asas y agarraderas necesarias para hacerlo manipulable (2016, 

p. 58). 

 

Ahora bien, ¿quién le pone frenos a la matriz tecnoproductiva de aceleración? ¿El deseo de 

vida, de generar la vida y de proteger a las generaciones –propio de la maternidad–, cederá ante la ley, 

según la cual la vida debe mutilarse para someterse a la empresa del Poder y a aquellos                             

que lo encarnan? 

La demanda que fragmenta y llama a los cuerpos a desmaterializarse se configura como una 

nueva moral de mutilación de la condición humana. La consecuencia de la abstracción de la 

experiencia corpórea reestructura la vida y su sostenibilidad, desde la no presencia del cuerpo y sus 

afectaciones, se reinaugura –como sucedió en la modernidad– una gestión regulada de la sexualidad, 

solo que ahora a la restricción espacial se le impone una otra nueva restricción, al dotar de violencia e 

insensibilidad el vínculo humano con nosotras mismas y respecto del otro y lo otro. La pantalla y la 

no presencia, se erige como el nuevo Poder sobre la criatura humana para su cosificación 

implementada a través de su desmaterialización.  

Los cuerpos (des)cuidados al servicio de la abstracción arman la moral que impide que se 

desarrollen espontáneamente pulsiones, el gusto, el tacto, el olfato, la confianza y la sensibilidad de 

los seres humanos para relacionarse entre sí (Rodrigañez Bustos, 2016). Autocuidado, 

autoconocimiento y autopreservación son las bases para seguir existiendo sin dominios expropiados, 

y desde nuestro entero poder físico emocional subjetivo.     



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Núm. 2, e62699 

Los cuerpos expropiados de quienes maternan se ven expuestos a la tecnocracia, burocracia, 

normas, controles y etiquetas que lo devoran todo, sin asombro, sin amor. Aquello que tejemos una y 

otra vez, y que está en peligro de extinción, es un espacio del mientras tanto, del demorarse, donde 

pueden circular los cuerpos, donde puede pasar algo, tal vez un decir o un encuentro. Ese espacio es la 

apuesta del cuidado: 

 

Lo que puede tal vez tener un efecto de curación es pasar de la alienación al deseo: no como algo reprimido que 

se libera, sino como una soledad que se conquista. Una capacidad de jugar poéticamente con la lengua, ese regalo 

de las madres. Es el deseo por lo que cada uno está con vida. El establecimiento lo aplasta con sus normas y 

controles. La institución se teje para abrir espacios de circulación, de encuentro, de posibilidad, de palabra. Por 

donde tal vez algo puede pasar, algo de deseo pueda darse (Oury y Depussé, 2003, p. 20). 

 

De modo que nos sobreviene la pregunta ¿cómo conquistamos una soledad que no es más que 

la capacidad profanada de “bonding/imprinting/apego” en el comienzo de la vida humana cuando se 

nos corre de los saberes del cuerpo y se nos ocupa el tiempo para habitarlo? 

 

Protocolo de (des)cuido: velocidad y superficialidades  

 

Las feministas hemos denunciado la desigual distribución de los trabajos de cuidado y 

visibilizado la feminización de estos, dando cuenta de cómo los cuerpos de las mujeres son-para-otros. 

Hablar de trabajos de cuidados es hablar de sostenibilidad de la vida: ¿qué vidas (humanas y no 

humanas) son posibles sin ser cuidadas? Como señala Fernández-Savater (2023), si nuestras vidas 

valen algo es porque alguien nos miró alguna vez con buenos ojos. La centralidad de esta labor es tal 

puesto que, de su concreción o no, depende la reproducción de la vida.  

En ese marco, emerge la necesidad de pensar en el autocuidado, en la mirada que se coloca 

también sobre nuestros propios cuerpos. El autocuidado como gesto afectivo, pero también como 

acción política. En un mundo que nos pone en el centro como personas consumidoras y que, como 

tales, nos interpela, el centrar la mirada y la atención en el cuidado personal se vuelve una rebeldía al 

sistema. No el autocuidado como una muestra más de consumo voraz, sino la rebeldía del tiempo sin 

tiempo: de la espera, de la pausa, del no-hacer, del descanso, del abrazo necesario para que                        

la vida perdure.  



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Núm. 2, e62699 

En el capitalismo tardío3 el tiempo es absoluto. Todos los días y todas las horas son destinadas 

a la productividad, al trabajo, al hacer. Al respecto, Crary advierte que: 

 

La eficacia del 24/7 reside más bien en la incompatibilidad que pone al descubierto, en la discrepancia entre el 

mundo de la vida humana y la evocación de un universo con un botón de encendido para el cual no existe botón 

de apagado (2013, p. 23). 

 

Según Crary (2013) el régimen temporal del capitalismo es de veinticuatro horas, los siete días 

de cada semana, puesto que no existe un tiempo en el que no podamos pertenecer al sistema, consumir 

y responder a él. Crary demuestra que el intercambio de mercancías-signos es omnipresente cada 

semana y ello conlleva ritmos feroces de trabajo permanente. ¿Para qué? Para existir, para tener, para 

subirse a la marea del “éxito”. En ese contexto, descuidamos las vidas y atendemos al mercado. En ese 

tiempo continuo nos perdemos del ocio, del disfrute, de nuestro no-hacer, de la capacidad de apostar 

con certeza en otros mundos posibles. El tiempo del capital todo lo consume y todo lo demanda. 

También, Guy Debord (1995) sostuvo tiempo atrás que la producción de espectáculo por la 

industria cultural implica la subsunción de nuestras vidas a las ficciones de las mercancías, al abrir 

caminos a una permanente sobreexplotación, sobreexposición y sobreindividualidad. De esta manera, 

el sistema succiona nuestras vidas y entramos en una espiral de descuido permanente. Bajo el mandato 

de ser-para-otros y de hacer para existir, se pierde el tiempo de cuidado personal, la mirada puesta en 

contribuir a un buen-vivir se nos desaparece.  

El buen-vivir, comprendido como la posibilidad de vivir de una manera armónica con la 

naturaleza, entre las personas y llevando una vida en comunidad, tal como lo plantean los pueblos 

indígenas, se vuelve un horizonte hacia el cual mirar. En medio de una demanda constante de 

productividad, el cuidado como ética política apostaría a ese buen-vivir, apostaría a la real conexión 

con la esencia de la vida, toda vez que enfrenta la depredación constante del sistema capitalista y 

heteropatriarcal actual.  

Se presenta una escena marcada por la sensación de vivir siempre en situación de urgencia, de 

un permanente deber-hacer, la exigencia constante de estar en “la vitrina” (redes sociales, por ejemplo) 

y de no frenar el ritmo permanente de un trabajo que promete éxito y felicidad. Ello abunda en 

protocolos de descuidos, en listas interminables de acciones por cumplir, y se olvida la pregunta clave 

 
3 Entendemos por capitalismo tardío la etapa del capitalismo caracterizada por la expansión del proceso de acumulación, 

la internacionalización y centralización del capital, la introducción de la automatización en la producción y la reducción 

del tiempo de rotación del capital. 



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Núm. 2, e62699 

de ¿quién cuida a las cuidadoras? Así, en épocas de creciente protocolización del mundo, apostamos a 

instaurar el cuidado entre las listas claves para bien-estar en el mundo.  

Como señalan Gloria Garay Ariza y Mara Viveros Vigoya: 

 

Somos cuerpos aplazados, víctimas permanentes de aquello que es siempre más urgente. Aplazamos la charla con 

una persona amiga para cuando tengamos tiempo, dilatamos la lectura que queremos hacer, las caminatas que 

tanto disfrutamos, mirar la puesta del sol. Pasan los años y fijamos para un después la fecha de nuestra visita a los 

nevados o a San Agustín o a cualquier otro lugar deseado. El tiempo transcurre y aún no hemos aprendido a 

disfrutar de nuestra soledad, cosa que dejamos para luego. Aplazamos incluso ir al baño porque, de lo contrario, 

se nos hace tarde (1999, p. 15). 

 

Todo lo que se presenta como urgente e improrrogable tiene que ver con lo que el sistema 

requiere: trabajos, tiempos full-time, producción mecánica y consumo urgente. La vida bajo la lógica 

fast-food olvida cómo es sostenida: el cuidado indispensable para que se prolongue y perdure. Y, 

paradójicamente, quizás sea el tiempo histórico en el que más se habla, se teoriza y se analizan los 

cuidados; no obstante, es la época de mayores descuidos. El tiempo no nos pertenece, tampoco nuestras 

vidas. Todo se ancla en el sistema capitalista que nos exige una permanente presencia activa y 

productiva en el mundo.  

La vida misma, lejos de querer señalar expresiones metafísicas o místicas, que es para aquello 

para lo que estamos (somos y estamos siendo vida en movimiento), parece ser una vida condenada a 

ser consumida de forma voraz. Sin tiempo de descanso ni de disfrute y sin permiso a esos tiempos, 

pues la lógica del capital nos exige trabajo permanente. Quien no lo hace, poco importa; su vida no 

tiene sentido al carecer de anclaje en el engranaje del sistema perverso. Sostener la vida, acompañarla 

y nutrirla son tareas desvalorizadas, invisibles y quienes lo hacen son/somos descuidadas. No hay 

tiempo de frenar ni de desacelerar. Los fragmentos fugaces del respirar consciente dan cuenta del 

descuido constante en el que habitamos y transitamos.  

Desafiar los ritmos y los tiempos extractivistas, ponderar el autocuidado y visibilizar el valor 

de los cuidados, nos habla también de una ética afectiva para pensar otras formas de vivir, de 

emprender los encuentros con otros cuerpos e, incluso, de sembrar pequeñas revoluciones que inciden 

en el futuro. Nos preguntamos: ¿qué pasa cuando nos detenemos a cuidar sin el tiempo como ley?, 

¿qué pasa cuando, para cuidar, esperamos ser cuidadas? ¿Cuándo las redes sostienen la vida qué 

sucede? Y aquí no hablamos de aquellas redes propuestas por el sistema del capital, sino las otras, las 

que hemos aprendido a construir desde las experiencias antipatriarcales y comunitarias y en las que 

los feminismos han sido centrales. 

 



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Núm. 2, e62699 

Vida encarnada, metodología de un organismo vivo 

 

Retomamos la pregunta que nos hacíamos en el apartado anterior por la pista de cómo habitar 

el cuerpo para encarnar la vida. La matriz patriarcal de la agencia heroica y la cosificación de que todo 

lo vivo vive como parte de nosotras, por lo que la metodología de un organismo vivo necesita de un 

duelo e iniciarse en un proceso de transformación para su propia afirmación.  

Existe una matriz, originaria, que se remonta a la fundación del patriarcado y sus agencias, la 

cual se inaugura como la moral predatoria, que profana lo vital, pero también arma todo un aparato 

para que nadie se rebele. En ese entramado del poder nos creemos héroes y heroínas, somos las que 

provocamos cada acción, y que las cosas pasen. Sin embargo, hacer duelo de esa matriz heroica implica 

una apertura a lo otro vivo. Reconocer los mil cuerpos que encarna la fuerza, y que hace parte de la 

composición de la vida. Como esa analogía con la flor de la magnolia, que desde una perspectiva 

patriarcal capitalista esclavócrata, la magnolia le tiende una trampa a la abeja para que venga a ella y 

la polinice, y es la magnolia la protagonista de la reproducción de la vida. Sin embargo, si 

abandonamos la estrecha perspectiva patriarcal, al tiempo que nos deshacemos de su matriz para 

comprender y habitar el mundo, podríamos tener la comprensión de esta historia de reproducción de 

la vida: la magnolia no es la única protagonista. Hay un sin fin de fuerzas que permiten el movimiento 

y que la vida siga. Antes de las abejas estuvieron los escarabajos, así que, no por ello, la magnolia es 

una flor manipuladora. Con esto, lo que ponemos en relieve es que salir de la lógica desde la que 

estamos acostumbradas a pensar implica, también, abandonar identidades que nos apresan. Byung-

Chul Han, en La desaparición de los rituales, dice: 

 

Al tiempo le falta hoy un armazón firme. No es una casa, sino un flujo inconsistente. Se desintegra en la mera 

sucesión de un presente puntual. Se precipita sin interrupción. Nada le ofrece asidero. El tiempo que se precipita 

sin interrupción no es habitable (Byung-Chul, 2020, p.10). 

 

Así, la composición de otro tipo de tiempo, otro tipo de vínculo tiempo-espacio-cuerpo nos 

lleva a una reflexión disruptiva con la matriz en la que venimos sin freno, religiosas de una ficción que 

nos entrampa sin más, en la libertad sumisa de ser emprendedoras de nosotras mismas. Nos 

prometieron que ser dueñas de nuestro tiempo, de nuestro trabajo, de las horas que dedicamos a nuestro 

mundo laboral y a nuestro ocio, nos haría seres libres, autónomas y emancipadas. “Ser nuestra propia 

jefa” apareció como la consigna para ganarle a un sistema perverso. Sin embargo, nos han engañado 

una vez más, nos convertimos en sujetos del rendimiento, en incansables trabajadores que creen que 

así somos libres del mando de alguien más y, en realidad, sucede que estamos presos de la competencia 



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Núm. 2, e62699 

por ganarnos a nosotras mismas. Frente a eso, urge habitar de otras maneras, atravesarnos por la 

sabiduría ancestral, mestiza, mezclada, histórica de los pueblos no escriturales y borrados de la 

estadística. Inaugurarnos en una comprensión distinta del tiempo. Demorarse, invertir(nos) el tiempo 

con un método ajeno a las lógicas del capitalismo rapaz, como aprendizaje, como incorporación de 

sabiduría, como autoconocimiento. Recuperar el tiempo de ocio. El tiempo puesto en lo esencial y no 

en lo laboral-productivo. El tiempo de disfrute y de encuentro afectivo, el tiempo de la vida que se nos 

escurre entre las manos. 

 

La potencia civilizatoria del (des)cuido 

 

Como cuerpos sensibles que somos, hay una idea que comienza a tomar fuerza en la 

experimentación escritural. Esta se trata del alojamiento de lo político que cobijan quienes cuidamos, 

y somos cuidadas. Ahora bien, ¿qué pasa si no tenemos contacto con esa ética de vinculación con el 

mundo, que, por cuidadora, conoce y porque conoce, sabe preservar? Es decir, la ética que 

aprehendemos en nuestros primeros años de vida sitúa la frontera de nosotras mismas, de nuestro 

propio dominio público y privado. Ese lugar de la propia frontera dará forma a nuestro valor de capital 

político y económico. La ubicación del límite, que hace al cuidado, al autoconocimiento y a la 

autopreservación, tendrá el poder de negociación y determinará si estaremos al servicio del 

tecnocapital o nuestra frontera encarnará el cuerpo de la desobediencia cuidadora.  

En este sentido, es allí donde radica la potencia civilizatoria. El lugar de la posibilidad ética: 

un cuerpo sensible. Conquistada la sensibilidad de nuestros cuerpos, el robo del futuro es manifiesto. 

Cuando nos es enseñada la libertad de sentir, nos es permitido intuir, percibir, traducir lo que demanda 

cada situación y darle un rumbo ético concreto (Sarmiento, 2017, p. 66) porque sabemos, nos sabemos, 

y podemos identificar la racionalidad cruel y despojada haciéndole perder su apego y su                      

orden mandataria.  

El intercambio con los poderes institucionales, productivistas y demás dispositivos capitalistas 

colonialistas esclavócratas y adultocentrados, están vestidos de protocolos desencarnados, que bien 

aprendidos por nosotras y vestidos de vetustas costumbres, les damos el beneficio de la reproducción 

acrítica. Así es, que solo los cuerpos sensibles pueden gritar por la vida, hacer del malestar una 

oportunidad de transformación. Hacer otra cosa, encarnar la gestión de las emociones que nos afectan 

el cuerpo e imaginar otros devenires más amables para todas las personas.   

Lo amenazante para el statu quo son estos mismos cuerpos sensibles, por lo que la temporalidad 

de los primeros años de la criatura humana, quien sea que esté a cargo de su educación, mientras más 

tercerizada y enajenada de su producción afectiva, mejor. No es casual el amplio mercado del servicio 



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Núm. 2, e62699 

de cuidados tercerizados, así como el embargue de las maternidades. Los programas estatales permiten 

tres meses, seis meses y, como muchísimo, un año, para acompañar las infancias. Después, “qué la 

humanidad se haga hombre”4, no más llantos y que se aprenda el aguante a todo dolor. Y así, al interior 

de las relaciones domésticas, se continúa con el ordenamiento patriarcal de la naturaleza, naturalmente 

desiguales (Pateman, 2019, p. 229. Las cursivas son nuestras) con el fin de monopolizar el devenir     

de lo político. 

La cuestión en la que ponemos la lupa es, entonces, que la ética de los cuidados es la 

responsable constructora del poder, al ser soberanía o esclavitud, que será el futuro de la civilidad. 

 

Ética del maternar: rescatar la experiencia de cuidarnos y cuidar 

 

Siendo tarea del cartógrafo dar voz a los afectos que piden pasajes, de él se espera básicamente que esté involucrado en 

las intensidades de su tiempo y que atento a los lenguajes que encuentra, devore aquellos elementos que le parezcan 

posibles para la composición de las cartografías que se hacen necesarias 

Rolnik (2006/2014, p. 25).  

 

Lo que venimos enunciando hasta aquí es, de algún modo, un camino a la afirmación de nuestra 

intimidad política que fundamenta nuestra existencia. Otra vez, al hacer una costura con los orígenes 

del patriarcado, en la binarización del mundo no solo se nos robó el nuestro, sino que lo pusieron a 

trabajar al servicio del patrón con sus miles de nombres que cambian según la necesidad de turno. La 

reivindicación de nuestra intimidad política quiere habitar el mundo, con un cuerpo y una ética que no 

devora, sino que trama vínculos como un gesto cooperativo de la vida que en la interacción solidaria 

encuentra las mil creaciones posibles para seguirla. Criar, cuidarnos, conocernos, preservarnos es la 

voz de la vida que quiere seguir viva y se manifiesta en un movimiento autorregulador. Así, ponemos 

en foco el valor de ese escenario recortado, invisibilizado, borrado, sometido, colonizado, esclavizado, 

racializado, para la afirmación de nuestro poder, que le gusta compartirse y que no tiene la voluntad 

de estar por encima de nada ni de nadie.  

Para poner voz a nuestra intimidad política, lo primero que debemos saber es que el acto de 

maternar ha estado prisionero y profanado –y aún lo está– en la institución de la maternidad, y nos es 

relevante porque pocas experiencias humanas están más reglamentadas en las leyes no escritas que la 

maternidad. La transmisión de esas leyes, así como la vigilancia de su cumplimiento, es trabajo de toda 

la sociedad, incluso de las propias mujeres (Rich, 2019). La maternidad no es propia del sujeto madre, 

 
4 La idea de que la humanidad alcanza su máximo potencial o se realiza plenamente está vinculada a una evolución que 

queremos desmarcar de “natural” significando la insensibilización de la humanidad y sus cualidades empáticas, al tiempo 

que jerárquicas y desiguales.  



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Núm. 2, e62699 

está enajenada de la experiencia de maternar; la compasión es enemiga de la Ley. Sin embargo, en la 

experiencia de maternar se juegan las fuerzas afectivas y corporales que hacen brotar la recomposición 

de la criatura deseante. Ahora bien, si esa criatura se encuentra bajo el influjo de la institución de la 

maternidad, es la semilla para la mutilación del poder de los vínculos: maternar, cuidarnos, conocernos, 

preservarnos; que, aunque parezcan verbos en sí ya operativos, la tarea pendiente es reparar nuestra 

habitación de ellos mismos. Es decir, comenzar a registrar –tal y como lo apunta al inicio de este 

apartado Suely Rolnik (2006/2014)–, dar voz a los afectos que piden pasajes, dibujar la cartografía de 

nuestro poder en la soberanía de nuestra experiencia. Entonces, la pista camina por autocuidarnos, 

conocernos y preservarnos. 

En los registros que venimos denunciando, la operación –casi invisible– de esa violencia de 

expropiación de nuestros cuerpos, deseos, vidas, poderes, todavía nos muestra que hay algo de 

desobediente, y que es lo que nos motiva a escribir estas páginas. Se trata de una sensibilidad harta de 

transmutar y adaptarse a esa consigna que nos roba el tiempo propio. La voz en primera persona de 

cuerpos que teorizan sintiendo, la percepción de ese paisaje epistémico que denuncia la fijeza moral 

de lo que debemos entregar como una economía perversa e injusta y la recuperación de la sabiduría 

para conocer el límite que nos cuida, es la ética que queremos encarnar. 

 

A modo de cierre 

 

Un cuerpo cuidado tiene incorporado el trabajo que alguien hizo: es un plusvalor y un 

commodity. El sistema patriarcal capitalista esclavócrata y adultocéntrico no solo se vale de esta fuerza 

extra incorporada para elegir su presa de rapiña, sino que también hace de los cuerpos y su gestión una 

pedagogía de profanación. Una cuestión fundamental al respecto es que el valor de la materia de la que 

se encargan los cuidados es relacional. El extractivismo de los cuidados supone un extractivismo de 

subjetivaciones libres, es decir, no capitalistas, no adultocéntricas, no sexuadas. De este modo, se 

instala en los rincones más cotidianos y estructurales de la vida, una usurpación del vínculo forma-de-

vida a la manera de Agamben (1995) y del resto de los escenarios donde transcurre. En este punto, lo 

doméstico, la institución de la maternidad –no así la experiencia– se convierte en un dispositivo 

extractivo, o bien, en un escenario de intervención biopolítica que aplica sobre este su                

tecnología de profanación.  

Del lado casi-casi del frente, y resistiéndose a ser una tecnología de profanación, se encarna 

una maternidad política y cuestionadora que, desde el espacio íntimo, comprende la injerencia 

tremenda que tiene en el ámbito público al oponerse a la pérdida y automatización, y resistir en la 

marca de una ética de los cuidados que se concentre en el sostén de la vida. Y, mientras sigamos sin 



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Núm. 2, e62699 

ver el gesto político en el acto de maternar, así como la dependencia absoluta que aparece entre la 

vida-los cuidados-y vuelta a la vida (en su inicio y en su final), estamos olvidando cómo tejer  

soberanía y buen-vivir.  

 

 

Referencias 

 

Agamben, Giorgio. (1995). Homo Sacer. Einaudi. 

Benet, Marta; Merhy, Emerson Elias y Pla, Margarida. (2016). Devenir Cartógrafa. Athenea Digital, 

16(3), 229-243. http://dx.doi.org/10.5565/rev/athenea.1685 

Bernard Calva, Silvia. (2019). Autoetnografía. Una metodología cualitativa. UAA. 

Byung-Chul, Han. (2020). La desaparición de los rituales: una topología del presente. Herder.  

Castañeda Salgado, Martha Patricia. (2019). Perspectivas y aportes de la investigación feminista a la 

emancipación. En AA.VV. Otras formas de desaprender: Investigación feminista en tiempos 

de violencia, resistencia y decolonialidad (pp. 19-41). Hegoa. 

https://publicaciones.hegoa.ehu.eus/uploads/pdfs/409/metodologia_feminista.pdf?1557744901 

Crary, Jonathan. (2013). 24/7. El capitalismo tardío y el fin del sueño. Paidós. 

Debord, Guy. (1995). La sociedad del espectáculo. La Marca.  

Fernández-Savater, Amador. (2023). El eclipse de la atención. NED Ediciones.  

Garay Ariza, Gloria y Viveros Vigoya, Mara. (1999). Cuerpos, diferencias y desigualdades. Facultad 

de Ciencias Sociales.  

García Dauder, Dau y Ruiz Trejo, Marisa. (2021). Un viaje por las emociones en procesos de 

investigación feminista. Empiria. Revista de metodología de ciencias sociales, (50), 21-41. 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=297170953002  

Haraway, Donna. (1991). Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvención de la naturaleza. Cátedra. 

Haraway, Donna. (2004). Testigo_modesto@segundo_milenio. Hombre hembra (Trad. Pau Pitarch). 

The Haraway Reader, New York, Routledge.  

Lorde, Audre. (1984). La hermana, la extranjera. Artículos y conferencias. Horas y horas. 

Oury, Jean y Depussé, Marie. (2003). A qué hora pasa el tren: conversaciones sobre la locura. 

Ediciones Té de Boldo. 

Pateman, Carole. (2019). El contrato Sexual. Ménades Editorial. 

Rich, Adrienne. (2019). Nacemos de mujer. La maternidad como experiencia e institución. Traficantes 

de Sueños.  

Rodrigañez Bustos, Casilda. (2016). El asalto al hades. La rebelión de Edipo. Madre Selva.  



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Núm. 2, e62699 

Rolnik, Suely. (2006/2014). Cartografia sentimental: transformações contemporâneas do desejo. 

Editora Sulina UFRGS. 

Rolnik, Suely. (2018, 8 de mayo). ¿Cómo hacernos un cuerpo? [Entrevista con Suely Rolnik // Marie 

Bardet. Adelanto del libro 8 M. Constelación Feminista, editado por Tinta Limón]. Lobo 

Suelto. https://lobosuelto.com/como-hacernos-un-cuerpo-entrevista-con-suely-rolnik-marie-

bardet/ 

Sarmiento, María Laura. (2017). Epistemologías vivas. Poner el cuerpo frente al despojo racional del 

mandato heteropatriarcal. En Gabriela Bard Wigdor y Paola Bonavitta (Comps.). Feminismos 

Latinoamericanos: recorridos, acciones, epistemologías (pp. 61-90). CIECS-CONICET.  

Sarmiento, Laura y Bonavitta, Paola. (2022). Cuidados expropiados como política del engranaje 

tecnoproductivo. Sostenimiento autoetnográfico de la vida en la era pandémica. 

Investigaciones feministas, 13(1). https://revistas.ucm.es/index.php/INFE/article/view/77849 

Shapin, Steven y Schaffer, Simon. (1985). Leviatan y la bomba de vacío. Universidad Nacional 

de Quilmes. 

Stengers, Isabelle y Depret, Vinciane. (2023). Las que hacen historias. Hekht. 

 

 

 
i Nota de autora 

Argentina. Doctora en Estudios Sociales de América Latina por el Centro de Estudios Avanzados de la Universidad 

Nacional de Córdoba, Córdoba, Argentina. Investigadora adjunta del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y 

Técnicas (CONICET) y del Centro de Investigaciones de la Facultad de Filosofía y Humanidades (CIFFyH), Universidad 

Nacional de Córdoba, Córdoba, Argentina. Correo electrónico: paola.bonavitta@gmail.com ORCID: 

https://orcid.org/0000-0003-4758-4202 

 
ii Nota de autora 

Argentina. Doctora en Arquitectura por la Universidad Nacional de Córdoba, Córdoba, Argentina. Investigadora adjunta 

del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET) y del Centro de Investigaciones y Estudios 

sobre Cultura y Sociedad (CIECS) de la Universidad Nacional de Córdoba. Córdoba, Argentina. Correo electrónico: 

elsantodelaescoba@gmail.com ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2646-3439 


	Portada_Bonavitta_y_Sarmiento (A4)
	Bonavitta_y_Sarmiento_diagramado

