(Des)cuidados: cuerpo,
velocidad y desmaterializacion
Paola Bonavitta
Laura Sarmiento

DOI: http://doi.org/10.15517/ca.v21i2.62699
https://revistas.ucr.ac.cr/index.php/rintercambio

¢ Como citar este articulo?

Bonavitta, Paola y Sarmiento, Laura. (2024). (Des)cuidados: cuerpo,
velocidad y desmaterializacién. Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica
y el Caribe, 21(2), €62699. http://doi.org/10.15517/ca.v21i2.62699

Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe
Vol. 21, No. 2, julio-diciembre, 2024

@l

e BY NC ND




Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Num. 2, e62699

Nota aclaratoria: este PDF no corresponde a la diagramacion final del texto, sin embargo, puede ser citado sin
problema ya que cuenta con un DOI y paginacidn electrénica. Al cerrar el nimero en construccién se reemplazara

este PDF por la versidn final y se agregaran las otras galeradas (EPUB y HTML).

Pagina abierta (articulos cientificos) (seccion arbitrada)

(Des)cuidados: cuerpo, velocidad y desmaterializaciéon
(Dis)care: Body, Speed and Dematerialization

(Des)cuidado: corpo, velocidade e desmaterializacao

Paola Bonavitta
Universidad Nacional de Cérdoba, Cérdoba, Argentina
paola.bonavitta@gmail.com

Laura Sarmiento'
Universidad Nacional de Cérdoba. Cérdoba, Argentina
elsantodelaescoba@gmail.com

DOI: http://doi.org/10.15517/ca.v21i2.62699
Recepcion: 15 de marzo de 2024
Aprobacion: 9 de octubre de 2024

RESUMEN

Este ensayo examina la autoetnografia como forma de comprender el mundo. Asi, apostamos por una ciencia
gue da prioridad al cuerpo, que cuestiona el quehacer positivista y que privilegia el punto de vista feminista.
Partimos, también, de una epistemologia de los afectos y de las emociones, que pone en el centro la vida misma.
Desde esta perspectiva, dialogamos sobre y acerca de una ética de los cuidados. Especificamente, nos centramos
en la maternidad como acto politico y como accidn transformadora que enfrenta la demanda permanente del
sistema capitalista. La maternidad, como institucion no servil del poder, no existe como tal; sin embargo,
nosotras habitamos nuestros cuerpos integralmente seglin sus capacidades y sus potencias, lo que nos permite
hacer de dicha institucion un tejido cotidiano.

Palabras claves: Cuerpos, feminismos, maternidades, ética de los cuidados, epistemologia de los afectos.



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Num. 2, e62699

ABSTRACT

This essay examines autoethnography as a way of understanding the world. Thus, and committed to a science
that prioritizes the body and disputes traditional senses of positivist work. It takes into account the epistemic
privilege of the feminist point of view. We also start from an epistemology of affections and emotions, which
places life itself at the center. From there, we discuss about and about an ethics of care, focusing on maternity
as a political act, as a transforming action that confronts, in some way, the permanent demand of the capitalist
system. Motherhood, as an institution not subservient to power, does not exist as such; however, we inhabit our
bodies integrally of their capacities and potencies, which allows us to make this institution a daily weaving.

Key words: Bodies, feminisms, maternities, ethics of care, epistemology of affects.

RESUMO

Este ensaio baseia-se na autoetnografia como forma de compreender 0 mundo e de apostar em uma ciéncia que
prioriza o corpo e contesta os sentidos tradicionais do trabalho positivista. Ele leva em conta o privilégio
epistémico do ponto de vista feminista. Partimos também de uma epistemologia dos afetos e das emocdes, que
coloca a propria vida no centro. A partir dai, dialogamos sobre uma ética do cuidado, enfocando a maternidade
como um ato politico, como uma acgdo transformadora que confronta, de alguma forma, as demandas
permanentes do sistema capitalista. A maternidade, como uma instituicdo que ndo é subserviente ao poder, ndo
existe como tal; no entanto, nés, que habitamos nossos corpos na integridade de suas capacidades e poderes,
fazemos dessa instituicdo um tecido cotidiano.

Palavras-chave: Corpos, feminismos, maternidades, ética do cuidado, epistemologia dos afetos.

Introduccion

Este trabajo nace como una critica-ensayo, 0 ensayo critico, y parte de la autoetnografia como forma
de comprender al mundo, habitandolo, contemplandolo y realizando apuestas diversas por
transformarlo. Un mundo marcado por el sistema patriarcal neoliberal esclavocrata que afecta no solo
a las economias sino también a nuestras geografias y a nuestros cuerpos-territorios.

El estado del arte de la autoetnografia feminista es un campo vital y en constante evolucién, el
cual se nutre de las contribuciones de diversas autoras. Para nosotras son claves los aportes de Donna
Haraway, quien, en Ciencia, cyborgs y mujeres: la reinvencion de la naturaleza (1991), desarrolla el
concepto de “conocimiento situado” como una postura epistemoldgica critica. Esta perspectiva surge

como una critica a la epistemologia feminista tradicional. Asi, el conocimiento situado propone

! Concepto que utiliza Suely Rolnik (2018) en sus conversaciones para subrayar la cualidad esclavista del sistema
capitalista.



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Num. 2, e62699

abordar los objetos de estudio y tener en cuenta el lugar desde el cual parte el analisis.
Independientemente del método empleado, ningin conocimiento esta desligado de su contexto ni de
la subjetividad de quien lo emite. Haraway sugiere que debemos especificar desde qué punto de vista
se parte y por que se elige esa y no otra perspectiva. De esta forma, se hace explicito el posicionamiento
politico de manera ética, ya que los puntos de vista hunca son neutros.

En este sentido, en su texto Testigo Modesto @Segundo Milenio. Hombre hembra (2004),
Haraway explora la relacion entre ciencia, tecnologia y género. La autora utiliza la figura del “testigo
modesto” para cuestionar las narrativas tradicionales de objetividad en la ciencia. Dicho concepto se
basa, a su vez, en la obra de Steven Shapin y Simon Schaffer, Leviatan y la bomba de vacio (1985), y
se refiere a la idea de que una persona cuyas narraciones son aceptadas como reflejos de la realidad
debe ser modesto y, por lo tanto, invisible en su narracion, para mostrar que habita una “cultura de la
no-cultura”. Haraway plantea esta idea para criticar la autoinvisibilidad y la supuesta objetividad de
los cientificos, quienes a menudo ignoran su propia subjetividad y corporalidad.

En esta misma linea de pensamiento, pero a partir de una escala mas amplia, Isabelle Stengers
y Vinciane Despret han contribuido al desarrollo de la autoetnografia feminista en obras como Las que
hacen historias (2023). Las investigadoras reflexionan sobre el impacto de las mujeres en el
pensamiento y, a su vez, en torno a sus trayectorias individuales, que nunca son tales. Asi, han
proporcionado perspectivas Unicas sobre la identidad, la corporalidad y la experiencia vivida desde un
enfoque situado y feminista. Sus obras inspiran y desafian las narrativas convencionales, lo que ha
permitido plantear nuevas formas de entender y narrar la experiencia desde una perspectiva que valora
la diversidad y la subjetividad. Lo anterior posibilita una escritura que abraza la complejidad, la
interconexion y la diversidad, al ofrecer un marco para comprender y narrar experiencias de una
manera profundamente reflexiva y critica acerca de las estructuras de poder existentes.

La autoetnografia, en nuestro contexto, se convierte en un medio para explorar y compartir
historias personales y colectivas que, a menudo, son despreciadas o ignoradas por las narrativas
dominantes. Stengers y Despret (2023) invitan a pensar de manera critica y arriesgada; ademas, buscan
desarrollar formas de pensamiento que permitan una mayor apertura y hospitalidad hacia las propias
experiencias, el pensamiento y la existencia. Por su parte, Silvia Benard Calva (2019) enriquece los
postulados de la autoetnografia, al considerarla como una metodologia cualitativa que conecta lo
autobiografico y personal con lo cultural, social y politico.

Aunque resulta imposible nombrar a todas las investigadoras que trabajan bajo la influencia de
estos postulados; nos interesa reconocer que el campo de la autoetnografia es un campo vivo y en
expansion, el cual pone en cuestion los valores positivistas y patriarcales de la ciencia, asi como

también constituye una alternativa potente donde la diferencia tiene lugar.



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Num. 2, e62699

Desde esta perspectiva, narrada en primera persona, partimos para advertir que venimos de un
contexto atravesado por una pandemia?, con todo lo que ello implico: un temporal retorno al espacio
doméstico en el que convivieron, simultdneamente, jornadas de trabajo diversas. Los riesgos y
cuidados en torno a la salud, las maternidades y las exigencias de cuidados a otras personas cuando la
sostenibilidad de la vida estaba en boca de todos.

No obstante, esa fijacion por los cuidados no implicé un correlato necesario con el autocuidado,
por la busqueda de un bien-estar y de un buen-vivir. Quienes escribimos, somos investigadoras, madres
y activistas. Las jornadas dobles y triples de trabajo son parte de la vivencia cotidiana. A su vez,
estudiamos, desde nuestras disciplinas —arquitectura y sociologia/comunicacion—, los trabajos de
cuidado y la sostenibilidad de la vida. Asi, desde un lugar fronterizo, producimos conocimiento y
reflexionamos sobre los cuidados como problematica social desde una perspectiva feminista. De igual
forma, somos las mismas cuidadoras y las que gestionamos cuidados para otras personas.

Descreemos de la neutralidad valorativa y de la objetividad cientifica. Encontramos en la
autoetnografia una técnica que nos permite aprovechar el privilegio epistémico del punto de vista
feminista y contemplar, a su vez, una epistemologia de los afectos y de las emociones, que pone en el
centro a la vida misma: todo eso que se siente y que nos afecta —en un sentido amplio— cuando, al estar
con otros, vamos hallando afecciones y sentires que activan un abanico amplio de emociones diversas.

Tal y como lo sefiala Audre Lorde:

No es que la racionalidad no sea necesaria. Esta al servicio del caos del conocimiento. Al servicio del sentimiento.
Sirve para ir de un lugar a otro. Pero si no se concede valor a esos lugares, el camino no vale de nada. Y eso es lo
que sucede muy a menudo con el culto a la racionalidad y con el pensamiento analitico, académico, circular.
Aungue, en definitiva, yo no entiendo como una dicotomia el sentimiento y el pensamiento. Los entiendo como

una eleccion de medios y combinaciones (1984, p. 33).

En ese esfuerzo por volver a unir mente-sentir, que con tanto éxito el paradigma positivista
separ0, abordamos aquellos sentipensares propuestos por las feministas comunitarias, quienes apelan
a una racionalidad afectiva o a una afectacion de la razon. Y, desde alli, plantean sostener una ética de
los cuidados que ponga en el centro la sostenibilidad de la vida. Nos preguntamos entonces, ¢,de qué
vidas venimos hablando? ;Addnde quedan las vidas de nosotras las cuidadoras cuando no logramos

ponernos en el centro? ;Como sobrevivir a las exigencias de la productividad permanente sin quedar

2 La pandemia de COVID-19, conocida también como coronavirus, es una pandemia en curso derivada de la enfermedad
causada por el virus SARS-CoV-2.



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Num. 2, e62699

afuera del sistema? ;Como no caer (unay otra vez) en el descuido, o bien, en la rotura, fragmentacion
0 desmaterializacion?

Los trabajos de cuidado son feminizados en todas partes del mundo. Son invisibilizados, poco
reconocidos, informales y mal pagos. Es un trabajo clave para reconocer las multiples opresiones que
vivimos las mujeres. A su vez, el cuidado es una categoria analitica pero también politica. Como
categoria analitica, el cuidado nos remite a las actividades vinculadas a la gestién y mantenimiento
cotidiano de la vida, de la salud y del bienestar de las personas. Y, como categoria politica, implica no
solo conocer quién cuida, a quiénes se cuida y qué costos supone cuidar; sino que también es necesario
incorporar estas dimensiones en las agendas de transformacion social dirigidas a conseguir la equidad
de genero desde las instituciones politicas, sociales y econémicas.

Partimos de centrarnos en una ética de los cuidados que implica responsabilidad, valoracion de
las relaciones personales y la atencion a las necesidades de otras personas (Sarmiento y Bonavitta,
2022). Asimismo, incorporamos la idea de pensarnos cual seres determinados social e histéricamente,
con base en la relacion de proximidad y afectividad como comportamiento moral, al poner como eje
absoluto la supervivencia de la vida. Ahora bien, conviene preguntar por esa vida: ¢Vvivir es lo mismo
que un buen-vivir?, ;asegurar y sostener la vida implica que esa sea una buena vida, una vida digna,
un bien-estar? Justamente, este trabajo pretende dar respuesta a estas interrogantes y espera echar luz

a las reflexiones sobre los autocuidados desde una mirada feminista.

Técnicas y métodos: hacer camino al andar

En este trabajo, como escritura fronteriza y anfibia, apostamos por una autoetnografia
ensayistica. La misma aparece como un recorrido procesal en el que podemos mapear la experiencia
propia y la de las demas mujeres cuidadoras que acompafiamos, como un proceso de produccion de
conocimiento colectivo a partir de la experiencia vivida, donde se reconoce a todas las personas como
productoras intensivas de conocimiento (Benet et al., 2016). Apelamos, ademas, a la mirada atenta de
sujetas atravesadas por un doble movimiento: el de cuidar y el de investigar, movimiento simultaneo
y total. Aparece asi la mirada vibrante, como aquella que aprehende la alteridad en su condicién de
campo de fuerzas e intensidades que nos afectan y se hacen presentes en nuestro cuerpo en forma de
sensaciones (Benet et al., 2016; Rolnik, 2006/2014).

Se ha mencionado ya que, partimos de un conocimiento situado (Haraway, 1995) y de una
metodologia feminista (Castarieda, 2019) que apunta a hacer politica feminista. Abordar un tema tan
privado y politico a la vez como es el trabajo de cuidar, exige un posicionamiento ético-politico claro

y critico definido, desde una perspectiva doméstica, que consiste en poner en valor la casa como el



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Num. 2, e62699

lugar de composicion de la humanidad. El lugar de subjetivacion, es decir, que la casa no es solo un
espacio privado donde habitan las categorias dominadas, sino donde es posible aprender la dominacion
o subvertirla. Y, para ello, este trabajo se presenta como la manera méas adecuada de hacerlo, donde la
reflexion aparece en forma permanente y obligada, y lo propositivo encarna
posibilidades permanentes.

Apostamos, de igual forma, a la fuerza de la teorizacion situada en un cotidiano desde el cual
ponemos en valor las emociones como estructuradoras de esa vida que nos sostiene. Hacemos de
nuestras afectaciones sensibles, datos y recursos interpretativos al mismo tiempo (Garcia Dauder y
Ruiz Trejo, 2021, p. 4). Recuperamos palabras, narrativas, sentipensares, imagenes que nos remiten al
deseo-intencion-reclamo de un autocuidado propio, alli donde pareciera existir solo un mundo externo,
en el que los cuerpos de las cuidadoras se desdibujan y se borran por completo los tiempos intimos,
los deseos y aspiraciones, y se resigna vida en pos de otras vidas.

Pretendemos asi, poner en el centro nuestro cuerpo: para vivir, para pensar, para investigar y
como brajula sensible; que la afectacion y los afectos no queden fuera de la vida cientifica; que la ética
de los cuidados no permanezca alejada de las indagaciones cientificas; andar el camino de reparacion
del contrato social, restableciendo lo doméstico, lo intimo, lo privado como productor y reproductor

del hoy que vivimos.

Productividad sin tiempo una demanda por la desmaterializacién

Nuestros cuerpos son la materialidad que resiste a todos los formatos de la explotacion colonial
capitalista neoliberal esclavOcrata y adultocentrada, expresados en sus mil versiones. Se trata de formas
de explotacion capaces de inscribir las heridas que resultan de la fuerza por no morir, en una forma de
vida remodelada. A medida que avanza el modelo tecnoproductivo, se intensifica un dispositivo mas
intimo y cada vez menos perceptible de expropiacion. Tal y como lo plantea Suely Rolnik

en una entrevista:

me di cuenta que mi pensamiento tiene una velocidad incesante, que no obedece a nada. Puedo estar muy cansada
soy capaz de quedarme tres noches sin dormir escribiendo; cuando ocurren ciertas experiencias, me pongo en

estado de urgencia y entro en una aceleracion total (2018, p. 111).

Queremos hacer foco en ese estado de urgencia. En una vida en tiempo productivo y
reproductivo, como es la condicion de las maternidades latinoamericanas de clase media, trabajadoras

del sistema de ciencia y tecnologia, que luego de la pandemia del COVID-19 (iniciada en 2020) vieron



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Num. 2, e62699

cémo la modalidad de trabajo se hibridizo, es decir, combinG presencia y distancia. Algo de la
temporalidad se acelera al reducir la experiencia del conocimiento a una conexion mediatizada y plana,
ya no son necesarios ni los traslados, ni el contacto, que formaban parte de la zona de las demoras; sin
embargo, se achica la malla de la experiencia y se pone en valor la presencia virtualizada. Solo
contenidos pareciera ser la nueva consigna. Los intercambios estarian implicados durante la hora en
linea. La materialidad de los cuerpos ha tenido que acompasarse a ese tiempo-espacio de una
experiencia virtual, no material. La vida se fracciona en médulos tempo-espaciales de una hora. Esa
es la fraccion econdmica donde lo que vale es el capital cognitivo, extraido de un cuerpo explotado.
La velocidad es un pasaje a la desmaterializacion. Casilda Rodrigafiez Bustos lo explica de la

siguiente manera:

el arte de dominar y esclavizar algo vivo, es siempre el de desvitalizar lo suficiente para poder aprovechar las
producciones de su vitalidad, eliminando la parte del movimiento propio autorregulador que sea necesario para
petrificarlo lo suficiente, a la vez que se le ponen asas y agarraderas necesarias para hacerlo manipulable (20186,
p. 58).

Ahora bien, ¢quién le pone frenos a la matriz tecnoproductiva de aceleracion? ¢El deseo de
vida, de generar la vida y de proteger a las generaciones —propio de la maternidad—, cedera ante la ley,
segun la cual la vida debe mutilarse para someterse a la empresa del Poder y a aquellos
que lo encarnan?

La demanda que fragmenta y Ilama a los cuerpos a desmaterializarse se configura como una
nueva moral de mutilacion de la condicion humana. La consecuencia de la abstraccion de la
experiencia corporea reestructura la vida y su sostenibilidad, desde la no presencia del cuerpo y sus
afectaciones, se reinaugura —como sucedio en la modernidad— una gestion regulada de la sexualidad,
solo que ahora a la restriccion espacial se le impone una otra nueva restriccion, al dotar de violencia e
insensibilidad el vinculo humano con nosotras mismas y respecto del otro y lo otro. La pantalla 'y la
no presencia, se erige como el nuevo Poder sobre la criatura humana para su cosificacion
implementada a través de su desmaterializacion.

Los cuerpos (des)cuidados al servicio de la abstraccion arman la moral que impide que se
desarrollen espontaneamente pulsiones, el gusto, el tacto, el olfato, la confianza y la sensibilidad de
los seres humanos para relacionarse entre si (Rodrigafiez Bustos, 2016). Autocuidado,
autoconocimiento y autopreservacion son las bases para seguir existiendo sin dominios expropiados,

y desde nuestro entero poder fisico emocional subjetivo.



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Num. 2, e62699

Los cuerpos expropiados de quienes maternan se ven expuestos a la tecnocracia, burocracia,
normas, controles y etiquetas que lo devoran todo, sin asombro, sin amor. Aquello que tejemos una y
otra vez, y que esta en peligro de extincion, es un espacio del mientras tanto, del demorarse, donde
pueden circular los cuerpos, donde puede pasar algo, tal vez un decir o un encuentro. Ese espacio es la

apuesta del cuidado:

Lo que puede tal vez tener un efecto de curacion es pasar de la alienacion al deseo: no como algo reprimido que
se libera, sino como una soledad que se conquista. Una capacidad de jugar poéticamente con la lengua, ese regalo
de las madres. Es el deseo por lo que cada uno estd con vida. El establecimiento lo aplasta con sus normas y
controles. La institucion se teje para abrir espacios de circulacidn, de encuentro, de posibilidad, de palabra. Por

donde tal vez algo puede pasar, algo de deseo pueda darse (Oury y Depussé, 2003, p. 20).

De modo que nos sobreviene la pregunta ;,como conquistamos una soledad que no es mas que
la capacidad profanada de “bonding/imprinting/apego” en el comienzo de la vida humana cuando se

nos corre de los saberes del cuerpo y se nos ocupa el tiempo para habitarlo?

Protocolo de (des)cuido: velocidad y superficialidades

Las feministas hemos denunciado la desigual distribucion de los trabajos de cuidado y
visibilizado la feminizacion de estos, dando cuenta de como los cuerpos de las mujeres son-para-otros.
Hablar de trabajos de cuidados es hablar de sostenibilidad de la vida: ¢qué vidas (humanas y no
humanas) son posibles sin ser cuidadas? Como sefiala Fernandez-Savater (2023), si nuestras vidas
valen algo es porque alguien nos mir6 alguna vez con buenos ojos. La centralidad de esta labor es tal
puesto que, de su concrecion o no, depende la reproduccion de la vida.

En ese marco, emerge la necesidad de pensar en el autocuidado, en la mirada que se coloca
también sobre nuestros propios cuerpos. El autocuidado como gesto afectivo, pero también como
accion politica. En un mundo que nos pone en el centro como personas consumidoras y que, como
tales, nos interpela, el centrar la mirada y la atencion en el cuidado personal se vuelve una rebeldia al
sistema. No el autocuidado como una muestra mas de consumo voraz, sino la rebeldia del tiempo sin
tiempo: de la espera, de la pausa, del no-hacer, del descanso, del abrazo necesario para que
la vida perdure.



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Num. 2, e62699

En el capitalismo tardio® el tiempo es absoluto. Todos los dias y todas las horas son destinadas

a la productividad, al trabajo, al hacer. Al respecto, Crary advierte que:

La eficacia del 24/7 reside mas bien en la incompatibilidad que pone al descubierto, en la discrepancia entre el
mundo de la vida humana y la evocacion de un universo con un boton de encendido para el cual no existe boton
de apagado (2013, p. 23).

Segun Crary (2013) el régimen temporal del capitalismo es de veinticuatro horas, los siete dias
de cada semana, puesto que no existe un tiempo en el que no podamos pertenecer al sistema, consumir
y responder a él. Crary demuestra que el intercambio de mercancias-signos es omnipresente cada
semana y ello conlleva ritmos feroces de trabajo permanente. ;Para qué? Para existir, para tener, para
subirse a la marea del “éxito”. En ese contexto, descuidamos las vidas y atendemos al mercado. En ese
tiempo continuo nos perdemos del ocio, del disfrute, de nuestro no-hacer, de la capacidad de apostar
con certeza en otros mundos posibles. El tiempo del capital todo lo consume y todo lo demanda.

También, Guy Debord (1995) sostuvo tiempo atras que la produccién de espectaculo por la
industria cultural implica la subsuncion de nuestras vidas a las ficciones de las mercancias, al abrir
caminos a una permanente sobreexplotacion, sobreexposicion y sobreindividualidad. De esta manera,
el sistema succiona nuestras vidas y entramos en una espiral de descuido permanente. Bajo el mandato
de ser-para-otros y de hacer para existir, se pierde el tiempo de cuidado personal, la mirada puesta en
contribuir a un buen-vivir se nos desaparece.

El buen-vivir, comprendido como la posibilidad de vivir de una manera armonica con la
naturaleza, entre las personas y llevando una vida en comunidad, tal como lo plantean los pueblos
indigenas, se vuelve un horizonte hacia el cual mirar. En medio de una demanda constante de
productividad, el cuidado como ética politica apostaria a ese buen-vivir, apostaria a la real conexion
con la esencia de la vida, toda vez que enfrenta la depredacion constante del sistema capitalista y
heteropatriarcal actual.

Se presenta una escena marcada por la sensacion de vivir siempre en situacion de urgencia, de
un permanente deber-hacer, la exigencia constante de estar en “la vitrina” (redes sociales, por ejemplo)
y de no frenar el ritmo permanente de un trabajo que promete éxito y felicidad. Ello abunda en

protocolos de descuidos, en listas interminables de acciones por cumplir, y se olvida la pregunta clave

3 Entendemos por capitalismo tardio la etapa del capitalismo caracterizada por la expansién del proceso de acumulacion,
la internacionalizacion y centralizacion del capital, la introduccidn de la automatizacién en la produccién y la reduccion
del tiempo de rotacion del capital.



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Num. 2, e62699

de ¢quién cuida a las cuidadoras? Asi, en épocas de creciente protocolizacién del mundo, apostamos a
instaurar el cuidado entre las listas claves para bien-estar en el mundo.

Como sefialan Gloria Garay Ariza y Mara Viveros Vigoya:

Somos cuerpos aplazados, victimas permanentes de aquello que es siempre mas urgente. Aplazamos la charla con
una persona amiga para cuando tengamos tiempo, dilatamos la lectura que queremos hacer, las caminatas que
tanto disfrutamos, mirar la puesta del sol. Pasan los afios y fijamos para un después la fecha de nuestra visita a los
nevados 0 a San Agustin o a cualquier otro lugar deseado. El tiempo transcurre y aln no hemos aprendido a
disfrutar de nuestra soledad, cosa que dejamos para luego. Aplazamos incluso ir al bafio porque, de lo contrario,
se nos hace tarde (1999, p. 15).

Todo lo que se presenta como urgente e improrrogable tiene que ver con lo que el sistema
requiere: trabajos, tiempos full-time, produccion mecanica y consumo urgente. La vida bajo la l6gica
fast-food olvida como es sostenida: el cuidado indispensable para que se prolongue y perdure. Y,
paraddjicamente, quizas sea el tiempo histdrico en el que méas se habla, se teoriza y se analizan los
cuidados; no obstante, es la época de mayores descuidos. EI tiempo no nos pertenece, tampoco nuestras
vidas. Todo se ancla en el sistema capitalista que nos exige una permanente presencia activa y
productiva en el mundo.

La vida misma, lejos de querer sefialar expresiones metafisicas o misticas, que es para aquello
para lo que estamos (somos y estamos siendo vida en movimiento), parece ser una vida condenada a
ser consumida de forma voraz. Sin tiempo de descanso ni de disfrute y sin permiso a esos tiempos,
pues la logica del capital nos exige trabajo permanente. Quien no lo hace, poco importa; su vida no
tiene sentido al carecer de anclaje en el engranaje del sistema perverso. Sostener la vida, acompariarla
y nutrirla son tareas desvalorizadas, invisibles y quienes lo hacen son/somos descuidadas. No hay
tiempo de frenar ni de desacelerar. Los fragmentos fugaces del respirar consciente dan cuenta del
descuido constante en el que habitamos y transitamos.

Desafiar los ritmos y los tiempos extractivistas, ponderar el autocuidado y visibilizar el valor
de los cuidados, nos habla también de una ética afectiva para pensar otras formas de vivir, de
emprender los encuentros con otros cuerpos e, incluso, de sembrar pequefias revoluciones que inciden
en el futuro. Nos preguntamos: ¢qué pasa cuando nos detenemos a cuidar sin el tiempo como ley?,
¢qué pasa cuando, para cuidar, esperamos ser cuidadas? ;Cuando las redes sostienen la vida qué
sucede? Y aqui no hablamos de aquellas redes propuestas por el sistema del capital, sino las otras, las
que hemos aprendido a construir desde las experiencias antipatriarcales y comunitarias y en las que

los feminismos han sido centrales.



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Num. 2, e62699

Vida encarnada, metodologia de un organismo vivo

Retomamos la pregunta que nos haciamos en el apartado anterior por la pista de como habitar
el cuerpo para encarnar la vida. La matriz patriarcal de la agencia heroica y la cosificacion de que todo
lo vivo vive como parte de nosotras, por lo que la metodologia de un organismo vivo necesita de un
duelo e iniciarse en un proceso de transformacion para su propia afirmacion.

Existe una matriz, originaria, que se remonta a la fundacion del patriarcado y sus agencias, la
cual se inaugura como la moral predatoria, que profana lo vital, pero también arma todo un aparato
para que nadie se rebele. En ese entramado del poder nos creemos héroes y heroinas, somos las que
provocamos cada accion, y que las cosas pasen. Sin embargo, hacer duelo de esa matriz heroica implica
una apertura a lo otro vivo. Reconocer los mil cuerpos que encarna la fuerza, y que hace parte de la
composicion de la vida. Como esa analogia con la flor de la magnolia, que desde una perspectiva
patriarcal capitalista esclavOcrata, la magnolia le tiende una trampa a la abeja para que venga a ella 'y
la polinice, y es la magnolia la protagonista de la reproduccion de la vida. Sin embargo, si
abandonamos la estrecha perspectiva patriarcal, al tiempo que nos deshacemos de su matriz para
comprender y habitar el mundo, podriamos tener la comprension de esta historia de reproduccion de
la vida: la magnolia no es la Unica protagonista. Hay un sin fin de fuerzas que permiten el movimiento
y que la vida siga. Antes de las abejas estuvieron los escarabajos, asi que, no por ello, la magnolia es
una flor manipuladora. Con esto, lo que ponemos en relieve es que salir de la Idgica desde la que
estamos acostumbradas a pensar implica, también, abandonar identidades que nos apresan. Byung-

Chul Han, en La desaparicion de los rituales, dice:

Al tiempo le falta hoy un armazén firme. No es una casa, sino un flujo inconsistente. Se desintegra en la mera
sucesion de un presente puntual. Se precipita sin interrupcion. Nada le ofrece asidero. El tiempo que se precipita

sin interrupcion no es habitable (Byung-Chul, 2020, p.10).

Asi, la composicion de otro tipo de tiempo, otro tipo de vinculo tiempo-espacio-cuerpo nos
Ileva a una reflexion disruptiva con la matriz en la que venimos sin freno, religiosas de una ficcion que
nos entrampa sin mas, en la libertad sumisa de ser emprendedoras de nosotras mismas. Nos
prometieron que ser duefias de nuestro tiempo, de nuestro trabajo, de las horas que dedicamos a nuestro
mundo laboral y a nuestro ocio, nos haria seres libres, autbnomas y emancipadas. “Ser nuestra propia
jefa” apareci6 como la consigna para ganarle a un sistema perverso. Sin embargo, nos han engafado
una vez mas, nos convertimos en sujetos del rendimiento, en incansables trabajadores que creen que

asi somos libres del mando de alguien mas y, en realidad, sucede que estamos presos de la competencia



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Num. 2, e62699

por ganarnos a nosotras mismas. Frente a eso, urge habitar de otras maneras, atravesarnos por la
sabiduria ancestral, mestiza, mezclada, histérica de los pueblos no escriturales y borrados de la
estadistica. Inaugurarnos en una comprension distinta del tiempo. Demorarse, invertir(nos) el tiempo
con un método ajeno a las logicas del capitalismo rapaz, como aprendizaje, como incorporacion de
sabiduria, como autoconocimiento. Recuperar el tiempo de ocio. El tiempo puesto en lo esencial y no
en lo laboral-productivo. El tiempo de disfrute y de encuentro afectivo, el tiempo de la vida que se nos

escurre entre las manos.

La potencia civilizatoria del (des)cuido

Como cuerpos sensibles que somos, hay una idea que comienza a tomar fuerza en la
experimentacion escritural. Esta se trata del alojamiento de lo politico que cobijan quienes cuidamos,
y somos cuidadas. Ahora bien, ¢qué pasa si ho tenemos contacto con esa ética de vinculacion con el
mundo, que, por cuidadora, conoce y porque conoce, sabe preservar? Es decir, la ética que
aprehendemos en nuestros primeros afios de vida sitla la frontera de nosotras mismas, de nuestro
propio dominio pablico y privado. Ese lugar de la propia frontera dara forma a nuestro valor de capital
politico y econdmico. La ubicacién del limite, que hace al cuidado, al autoconocimiento y a la
autopreservacion, tendrd el poder de negociacion y determinard si estaremos al servicio del
tecnocapital o nuestra frontera encarnara el cuerpo de la desobediencia cuidadora.

En este sentido, es alli donde radica la potencia civilizatoria. El lugar de la posibilidad ética:
un cuerpo sensible. Conquistada la sensibilidad de nuestros cuerpos, el robo del futuro es manifiesto.
Cuando nos es ensefiada la libertad de sentir, nos es permitido intuir, percibir, traducir lo que demanda
cada situacién y darle un rumbo ético concreto (Sarmiento, 2017, p. 66) porque sabemos, nos sabemos,
y podemos identificar la racionalidad cruel y despojada haciéndole perder su apego y su
orden mandataria.

El intercambio con los poderes institucionales, productivistas y demas dispositivos capitalistas
colonialistas esclavocratas y adultocentrados, estan vestidos de protocolos desencarnados, que bien
aprendidos por nosotras y vestidos de vetustas costumbres, les damos el beneficio de la reproduccion
acritica. Asi es, que solo los cuerpos sensibles pueden gritar por la vida, hacer del malestar una
oportunidad de transformacion. Hacer otra cosa, encarnar la gestion de las emociones que nos afectan
el cuerpo e imaginar otros devenires mas amables para todas las personas.

Lo amenazante para el statu quo son estos mismos cuerpos sensibles, por lo que la temporalidad
de los primeros afios de la criatura humana, quien sea que esté a cargo de su educacién, mientras mas

tercerizada y enajenada de su produccion afectiva, mejor. No es casual el amplio mercado del servicio



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Num. 2, e62699

de cuidados tercerizados, asi como el embargue de las maternidades. Los programas estatales permiten
tres meses, seis meses y, como muchisimo, un afio, para acompafar las infancias. Después, “qué la
humanidad se haga hombre™*, no mas llantos y que se aprenda el aguante a todo dolor. Y asi, al interior
de las relaciones domeésticas, se continda con el ordenamiento patriarcal de la naturaleza, naturalmente
desiguales (Pateman, 2019, p. 229. Las cursivas son nuestras) con el fin de monopolizar el devenir
de lo politico.

La cuestién en la que ponemos la lupa es, entonces, que la ética de los cuidados es la

responsable constructora del poder, al ser soberania o esclavitud, que sera el futuro de la civilidad.

Etica del maternar: rescatar la experiencia de cuidarnos y cuidar

Siendo tarea del cartografo dar voz a los afectos que piden pasajes, de él se espera basicamente que esté involucrado en
las intensidades de su tiempo y que atento a los lenguajes que encuentra, devore aquellos elementos que le parezcan
posibles para la composicion de las cartografias que se hacen necesarias

Rolnik (2006/2014, p. 25).

Lo que venimos enunciando hasta aqui es, de algin modo, un camino a la afirmacion de nuestra
intimidad politica que fundamenta nuestra existencia. Otra vez, al hacer una costura con los origenes
del patriarcado, en la binarizacion del mundo no solo se nos robo el nuestro, sino que lo pusieron a
trabajar al servicio del patron con sus miles de nombres que cambian segun la necesidad de turno. La
reivindicacion de nuestra intimidad politica quiere habitar el mundo, con un cuerpo y una ética que no
devora, sino que trama vinculos como un gesto cooperativo de la vida que en la interaccion solidaria
encuentra las mil creaciones posibles para seguirla. Criar, cuidarnos, conocernos, preservarnos es la
voz de la vida que quiere seguir viva y se manifiesta en un movimiento autorregulador. Asi, ponemos
en foco el valor de ese escenario recortado, invisibilizado, borrado, sometido, colonizado, esclavizado,
racializado, para la afirmacion de nuestro poder, que le gusta compartirse y que no tiene la voluntad
de estar por encima de nada ni de nadie.

Para poner voz a nuestra intimidad politica, lo primero que debemos saber es que el acto de
maternar ha estado prisionero y profanado —y aun lo estad— en la institucién de la maternidad, y nos es
relevante porque pocas experiencias humanas estan mas reglamentadas en las leyes no escritas que la
maternidad. La transmision de esas leyes, asi como la vigilancia de su cumplimiento, es trabajo de toda

la sociedad, incluso de las propias mujeres (Rich, 2019). La maternidad no es propia del sujeto madre,

4 La idea de que la humanidad alcanza su maximo potencial o se realiza plenamente esta vinculada a una evolucién que
queremos desmarcar de “natural” significando la insensibilizacion de la humanidad y sus cualidades empaticas, al tiempo
que jerarquicas y desiguales.



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Num. 2, e62699

estd enajenada de la experiencia de maternar; la compasion es enemiga de la Ley. Sin embargo, en la
experiencia de maternar se juegan las fuerzas afectivas y corporales que hacen brotar la recomposicion
de la criatura deseante. Ahora bien, si esa criatura se encuentra bajo el influjo de la institucion de la
maternidad, es la semilla para la mutilacion del poder de los vinculos: maternar, cuidarnos, conocernos,
preservarnos; que, aungue parezcan verbos en si ya operativos, la tarea pendiente es reparar nuestra
habitacion de ellos mismos. Es decir, comenzar a registrar —tal y como lo apunta al inicio de este
apartado Suely Rolnik (2006/2014)—, dar voz a los afectos que piden pasajes, dibujar la cartografia de
nuestro poder en la soberania de nuestra experiencia. Entonces, la pista camina por autocuidarnos,
CONOCErnos y preservarnos.

En los registros que venimos denunciando, la operacion —casi invisible— de esa violencia de
expropiacion de nuestros cuerpos, deseos, vidas, poderes, todavia nos muestra que hay algo de
desobediente, y que es lo que nos motiva a escribir estas paginas. Se trata de una sensibilidad harta de
transmutar y adaptarse a esa consigna gque nos roba el tiempo propio. La voz en primera persona de
cuerpos que teorizan sintiendo, la percepcion de ese paisaje epistémico que denuncia la fijeza moral
de lo que debemos entregar como una economia perversa e injusta y la recuperacion de la sabiduria

para conocer el limite que nos cuida, es la ética que queremos encarnar.

A modo de cierre

Un cuerpo cuidado tiene incorporado el trabajo que alguien hizo: es un plusvalor y un
commodity. El sistema patriarcal capitalista esclavocrata y adultocéntrico no solo se vale de esta fuerza
extra incorporada para elegir su presa de rapifia, sino que también hace de los cuerpos y su gestion una
pedagogia de profanacion. Una cuestion fundamental al respecto es que el valor de la materia de la que
se encargan los cuidados es relacional. El extractivismo de los cuidados supone un extractivismo de
subjetivaciones libres, es decir, no capitalistas, no adultocéntricas, no sexuadas. De este modo, se
instala en los rincones mas cotidianos y estructurales de la vida, una usurpacion del vinculo forma-de-
vida a la manera de Agamben (1995) y del resto de los escenarios donde transcurre. En este punto, lo
domeéstico, la institucion de la maternidad —no asi la experiencia— se convierte en un dispositivo
extractivo, o bien, en un escenario de intervencion biopolitica que aplica sobre este su
tecnologia de profanacion.

Del lado casi-casi del frente, y resistiéndose a ser una tecnologia de profanacion, se encarna
una maternidad politica y cuestionadora que, desde el espacio intimo, comprende la injerencia
tremenda que tiene en el ambito publico al oponerse a la pérdida y automatizacion, y resistir en la

marca de una ética de los cuidados que se concentre en el sostén de la vida. Y, mientras sigamos sin



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Num. 2, e62699

ver el gesto politico en el acto de maternar, asi como la dependencia absoluta que aparece entre la
vida-los cuidados-y vuelta a la vida (en su inicio y en su final), estamos olvidando como tejer

soberania y buen-vivir.

Referencias

Agamben, Giorgio. (1995). Homo Sacer. Einaudi.

Benet, Marta; Merhy, Emerson Elias y Pla, Margarida. (2016). Devenir Cartografa. Athenea Digital,
16(3), 229-243. http://dx.doi.org/10.5565/rev/athenea.1685

Bernard Calva, Silvia. (2019). Autoetnografia. Una metodologia cualitativa. UAA.

Byung-Chul, Han. (2020). La desaparicion de los rituales: una topologia del presente. Herder.

Castafieda Salgado, Martha Patricia. (2019). Perspectivas y aportes de la investigacion feminista a la
emancipacion. En AA.VV. Otras formas de desaprender: Investigacion feminista en tiempos
de violencia, resistencia y decolonialidad (pp. 19-41). Hegoa.
https://publicaciones.hegoa.ehu.eus/uploads/pdfs/409/metodologia_feminista.pdf?1557744901

Crary, Jonathan. (2013). 24/7. El capitalismo tardio y el fin del suefio. Paidos.

Debord, Guy. (1995). La sociedad del espectaculo. La Marca.

Ferndndez-Savater, Amador. (2023). El eclipse de la atencion. NED Ediciones.

Garay Ariza, Gloria y Viveros Vigoya, Mara. (1999). Cuerpos, diferencias y desigualdades. Facultad
de Ciencias Sociales.

Garcia Dauder, Dau y Ruiz Trejo, Marisa. (2021). Un viaje por las emociones en procesos de
investigacion feminista. Empiria. Revista de metodologia de ciencias sociales, (50), 21-41.
https://www.redalyc.org/articulo.0a?id=297170953002

Haraway, Donna. (1991). Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvencion de la naturaleza. Catedra.

Haraway, Donna. (2004). Testigo_modesto@segundo_milenio. Hombre hembra (Trad. Pau Pitarch).
The Haraway Reader, New York, Routledge.

Lorde, Audre. (1984). La hermana, la extranjera. Articulos y conferencias. Horas y horas.

Oury, Jean y Depussé, Marie. (2003). A qué hora pasa el tren: conversaciones sobre la locura.
Ediciones Té de Boldo.

Pateman, Carole. (2019). El contrato Sexual. Ménades Editorial.

Rich, Adrienne. (2019). Nacemos de mujer. La maternidad como experiencia e institucion. Traficantes
de Suefios.

Rodrigafiez Bustos, Casilda. (2016). El asalto al hades. La rebelion de Edipo. Madre Selva.



Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 2024, Vol. 21, Num. 2, e62699

Rolnik, Suely. (2006/2014). Cartografia sentimental: transformacdes contemporaneas do desejo.
Editora Sulina UFRGS.

Rolnik, Suely. (2018, 8 de mayo). ;Como hacernos un cuerpo? [Entrevista con Suely Rolnik // Marie
Bardet. Adelanto del libro 8 M. Constelacion Feminista, editado por Tinta Limén]. Lobo
Suelto. https://lobosuelto.com/como-hacernos-un-cuerpo-entrevista-con-suely-rolnik-marie-
bardet/

Sarmiento, Maria Laura. (2017). Epistemologias vivas. Poner el cuerpo frente al despojo racional del

mandato heteropatriarcal. En Gabriela Bard Wigdor y Paola Bonavitta (Comps.). Feminismos

Latinoamericanos: recorridos, acciones, epistemologias (pp. 61-90). CIECS-CONICET.

Sarmiento, Laura y Bonavitta, Paola. (2022). Cuidados expropiados como politica del engranaje
tecnoproductivo. Sostenimiento autoetnografico de la vida en la era pandémica.
Investigaciones feministas, 13(1). https://revistas.ucm.es/index.php/INFE/article/view/77849
Shapin, Steven y Schaffer, Simon. (1985). Leviatan y la bomba de vacio. Universidad Nacional
de Quilmes.

Stengers, Isabelle y Depret, Vinciane. (2023). Las que hacen historias. Hekht.

" Nota de autora

Argentina. Doctora en Estudios Sociales de América Latina por el Centro de Estudios Avanzados de la Universidad
Nacional de Cérdoba, Cdrdoba, Argentina. Investigadora adjunta del Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y
Técnicas (CONICET) y del Centro de Investigaciones de la Facultad de Filosofia y Humanidades (CIFFyH), Universidad
Nacional de Cérdoba, Cobrdoba, Argentina. Correo electrénico: paola.bonavitta@gmail.com ORCID:
https://orcid.org/0000-0003-4758-4202

i Nota de autora

Argentina. Doctora en Arquitectura por la Universidad Nacional de Cérdoba, Cérdoba, Argentina. Investigadora adjunta
del Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET) y del Centro de Investigaciones y Estudios
sobre Cultura y Sociedad (CIECS) de la Universidad Nacional de Cdrdoba. Cérdoba, Argentina. Correo electronico:
elsantodelaescoba@gmail.com ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2646-3439



	Portada_Bonavitta_y_Sarmiento (A4)
	Bonavitta_y_Sarmiento_diagramado

